
        
            
                
            
        

    




 Hương Sen Vạn Đức 

 Nhà Xuất Bản 2006 

  

  

HT Thích Trí Tịnh 

  

 Nguồn  

 http://www.quangduc.com 

 Chuyển sang ebook 17-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website htt p://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 



LỜI ĐẦU SÁCH 

Tiểu sử Hòa Thượng Thích Trí Tịnh 

Phần I - KHUYẾN TẤN TU HÀNH 

1. Ngày Khánh Tuế 17/07 năm Quý Mùi (2003) 

2. Ngày Khánh Tuế 17/07 năm Giáp Thân (2004) 

3. Ngày Khánh Tuế 17/07 năm Ất Dậu (21/08/2005) 

4. Mùng 01 Tết năm Bính Tuất (2006) 

5. Ngày xuân nói chuyện dịch kinh 

Phần II  - KHAI THỊ PHÁP MÔN NIỆM PHẬT 

1. Tại sao lại niệm “ Nam mô A-mi - đà Phật ?” 

2. Tọa thiền niệm Phật 

3. Yếu chỉ pháp trì danh niệm Phật 

4. Kệ niệm Phật hạ thủ công phu 

5. Pháp môn niệm Phật là phương tiện thù thắng của Như Lai. 

Phần III - NHỮNG CÀNH SEN TRẮNG 

Phần IV - PHỤ LỤC 

TRUYỆN  VÃNG SANH CÓ CHỨNG NGHIỆM 

1.NÁN LẠI MỘT NGÀY 

2. Y NGUYỆN VÃNG SANH 

3. BIẾT TRƯỚC NGÀY GIỜ VÃNG SANH 

4.BÀ LÝ THỊ CÚC 

48 ĐẠI NGUYỆN CỦA ĐỨC PHẬT A DI ĐÀ 

LỜI SAU CÙNG 



 

---o0o--- 



LỜI ĐẦU SÁCH 

 Hòa  Thượng  thượng  Trí  hạ  Tịnh,   viện  chủ  chùa  Vạn  Đức,  là  một  bậc  Tòng  Lâm 

 Thạch  Trụ,  đã  phiên  dịch  nhiều  bộ  kinh  lớn,  khiến  cho  giáo  nghĩa  Đại  thừa  được  lưu 

 thông, Phật pháp được lưu truyền trong tứ chúng. Những vị Tăng tài tiếp nhận sự giáo 

 hóa của Ngài rất đông. Ngài tinh thông cả Thiền – Giáo, nhưng chỗ thực hành và khuyến 

 tấn người chính là Pháp môn Trì danh niệm Phật.  

 Năm 1955, Hòa Thượng mở hội niệm Phật tại chùa Vạn Đức, lấy tên là Cực Lạc Liên 

 Hữu, xiển dương pháp môn Tịnh Độ. Lời khai thị của Hòa Thượng bình dị, không chuộng 

 cao siêu, chú trọng ở chỗ chân thật công phu tu hành. Với tâm từ bi, Hòa Thượng luôn 

 luôn ân cần nhắc nhở Tăng Ni, Phật tử phải nhớ quán vô thường để được tinh tấn trong 

 việc  tu  hành,  không  nên  bỏ  phí  thời  gian;  giữ  gìn  giới  luật, thực  hành  ăn  chay,  phóng 

 sanh, niệm Phật cầu sanh Tây Phương nhằm thoát khỏi sinh tử luân hồi, thẳng tiến đến 

 quả vị Phật.  

 Chúng tôi nhận thấy điều quý báu trên nên đã sưu tập những buổi nói chuyện, những 

 bài thuyết pháp, cùng trích dẫn những trước tác của Ngài, tập hợp thành sách lấy tựa đề 

 là  “Hương  Sen Vạn Đức”. Chúng tôi  với  chỉ tâm nguyện góp một phần nhỏ trong việc 

 lưu truyền chánh pháp  của Đức  Phật nói  chung  và pháp môn Tịnh  độ nói  riêng,  nhằm 

 giúp cho mọi người nhận rõ giá trị chân thật của  phápTrì danh niệm Phật. Từ đó, mạnh 

 mẽ tinh tấn tu hành, không nghi ngờ, không do dự, thẳng bước về Cực Lạc.  

 Chúng  tôi  xin  tri  ân  ĐĐ.  Thích  Chân  Tính  (Trụ  trì  chùa  Hoằng  Pháp),  Thầy  Pháp 

 Đăng… cùng chư Pháp hữu đã tận tâm giúp đỡ để quyển sách này được hoàn thành.  

 Việc lành này, nguyện hồi hướng đến bốn ơn ba cõi, khắp cả chúng sanh trong pháp 

 giới đồng tu Tịnh độ, đồng sanh Tây Phương, đồng thành Phật đạo.  

 Nam mô A-di-đà Phật!  

Chùa Vạn Đức 

Ngày 08 tháng 02 Bính Tuất (2006) 

 Tỷ kheo  Thích Hoằng Tri  kính ghi 

   

 * * * * * *  

Tiểu sử Hòa Thượng Thích Trí Tịnh 

Hòa thượng pháp danh  là Thiện Chánh, tự Trí Tịnh,  pháp  hiệu Hân Tịnh,  húy Nhựt 

Bình, thuộc dòng Lâm Tế Gia Phổ đời thứ 41. Là đệ tử của Hòa Thượng: Thượng Thiện 

Hạ  Quang,  khai  sơn  chùa  Vạn  Linh  ở  núi  Cấm,  Châu  Đốc.  Hòa  thượng  thế  danh  là 

Nguyễn Văn Bình, sanh ngày 17 tháng 10 năm 1917 (02/09 năm Đinh Tỵ), tại xã Mỹ An 

Hưng (Cái Tàu Thượng), huyện Châu Thành, tỉnh Sa Đéc (Đồng Tháp),  là con út trong 

gia đình có sáu anh chị em. 

Thân phụ Ngài là ông Nguyễn Văn Cân, một nông dân chơn chất. Cụ ông qua đời lúc 

Hòa thượng  mới  lên  ba tuổi.  Thân  mẫu  là  bà Nguyễn Thị Truyện,  mất  lúc Hòa thượng 

vừa được bảy tuổi. Vì mồ côi cả cha lẫn mẹ quá sớm,  nên Hòa thượng ở với người anh 

thứ ba là ông Nguyễn Văn Đặng (nay đã qua đời). Hòa thượng có ba chị gái: thứ hai, thứ 

năm và thứ sáu. Người thứ tư thì mất sớm. 

Đến  năm  10  tuổi,  Hòa  thượng  mới  vào  học  lớp  năm  (thời  đó,  lớp  năm  là  lớp  thấp 

nhất). Hòa thượng rất thông minh, vừa học vừa dạy lại các cháu. Ban đêm còn đọc truyện 

Tàu cho mọi người nghe. Đúng 15 tuổi, Hòa thượng học đến lớp đệ thất, rồi sang học chữ 

Nho với người chú và học thuốc Bắc với người anh họ. 

Hòa thượng thấy cảnh lục đục của gia đình anh chị nên có ý xuất ly thế tục. Từ đây, 

Hòa thượng  bắt đầu tìm  hiểu đến các tôn giáo như Thiên Chúa,  Cao Đài, Thông Thiên 

Học v.v... và đặc biệt quan tâm đến Phật giáo, vì chủ thuyết của các tôn giáo kia có nhiều 

điểm Hòa thượng không thỏa mãn được. Từ đó, Hòa thượng âm thầm tập niệm Phật, trì 

chú, và quán từ bi. Ngài đến các chùa, đa số thấy quý thầy chú trọng về việc làm đồ mã, 

cúng bái, đi đám. Trên bàn thờ thì tối om, thờ nhiều tượng, tượng nào cũng đội khăn đỏ 

trông phát sợ nên không có cảm tình lắm. Hòa thượng cho rằng, các vị cao Tăng có lẽ ẩn 

dật nơi non cao núi thẳm, nên có ý hoài vọng các chùa trên núi. 

Năm  18  tuổi,  Hòa  thượng  bắt  đầu  ăn  chay  trường.  Ứng  theo  điềm  chiêm  bao,  Hòa 

thượng thấy có  một ông già bảo rằng:  "Con có căn tu, phải cần tìm thầy  học đạo thì sẽ 

được như trong sách ước", ông già còn bảo thêm: "Chừng nào cọp chết, rắn mới về non" 

(Hòa thượng tuổi Ty). 

Năm 1937, lúc Hòa thượng 21 tuổi, cùng người bạn lên Sài Gòn lập nghiệp, ở chung 

nhà trọ. Nhà ấy có một người đi chơi ở Tây Ninh về mua được một con cọp con, đem về 

nuôi được chín,  mười  ngày thì  nó chết.  Ứng điềm chiêm  bao,  Hòa thượng  liền thu  xếp 

tìm đường xuất gia. Trước đó, tuy đã có ý định xuất thế cho sớm nhưng còn người chị thứ 

sáu chưa lập gia đình nên không nỡ bỏ đi. Nay bà chị đã yên bề gia thất, Hòa thượng yên 

tâm ra đi, để lại cho các anh chị mỗi người một lá thư và một tấm hình. 

Hòa thượng đi thẳng lên núi Cấm, vì trước đã nghe có nhiều vị chân tu trên núi ấy. 

Vừa đến chân núi, vì quá vui mừng nên quăng cả giày dép. Hòa thượng nhảy từ tảng đá 

này qua tảng đá khác và nguyện ghé lại ngôi chùa nào trước thì sẽ xuất gia ở đó, dù chưa 

biết chùa đó tên gì, trụ trì là ai. Và rồi nhân duyên đưa Ngài đến ngôi chùa Vạn Linh, là 

một ngôi chùa ở xa và cao nhất. Hòa thượng vào chùa xin xuất gia. Lúc đó, Hòa thượng 

trụ trì không ở trong chùa mà ở thất riêng ngoài bìa rừng, chỉ khi nào có việc thì sau giờ 

Tịnh độ mời  vào dạy  bảo Tăng chúng  ít  lời.  Hôm  ấy  là tối 14 tháng 02 năm Đinh Sửu, 

ngày Sám hối giữa tháng. Sau giờ Sám hối, chúng ra thưa, Hòa thượng trụ trì vào, Hòa 

thượng trụ trì nhìn sững Hòa Thượng hồi lâu rồi mới nói rồi mới nói với đại chúng: "Bay 

đừng  khinh  thường  thằng  này.  Đời  trước  nó  đã  làm  Hòa  thượng,  đời  nay  nó  cũng  làm 

Hòa thượng, nhưng vì có tội hay nhìn con gái nên đời này bị bệnh mắt suốt đời. Thế là 

hôm sau, Hòa Thượng được thế phát vào ngày vía Phật nhập Niệt bàn. 

Sau khi xuất gia, Hòa thương lãnh việc viết sớ điệp. Hòa Thượng trụ trì cho Ngài ở 

cái thất nhỏ trong vườn chùa. Ngoài các việc và thời khóa trong chùa, Hòa Thượng còn ra 

thất tụng kinh và làm bổn phận hết sức cần mẫn. Ngài hành khổ hạnh như nhịn ăn, ít ngủ, 

đến đổi Hòa Thượng trụ trì phải cảnh cáo. Có lúc đang ăn, vì quá để tâm đến sự tu nên rơi 

chén lúc nào mà không hay. 

Nhận được tạp chí Từ Bi Âm, Hòa Thượng phát khởi ý nguyện học rộng Phật Pháp. 

Cuối  năm 1939,  Hòa Thượng  xin phép Hòa Thượng trụ  trì  xuống  núi  về Saigon để tìm 

học kinh luật. 

Về đến Saigon, Hòa Thượng cùng thầy Thiện Phước ra núi Thị Vải tìm chỗ thích hợp 

để  cất thất. Sau  cùng,  tìm  được  một  điểm  tương  đối  tốt  gần  chùa  Tổ  (nay  là  Linh  Sơn 

Bửu  Thiền).  Trong  chùa  có  cho  mượn  dụng  cụ  đốn  cây  và  dẫn  nước  về.  Thời  gian  đó 

chưa  có  ai  ở  nhiều,  nên  sơn  lam  chướng  khí  rất  nặng.  Vì  thế,  chẳng  mấy  hôm,  Hòa 

Thượng và thầy Thiện Phước đều bị bệnh sốt rét, lên cữ từng cơn. Thấy không kham nổi 

nên  hai  người  đồng  xuống  chân  núi.  Thầy  Thiện  Phước  thì  tá  túc  nơi  am  của  bà  Năm, 

Hòa Thượng thì tá túc nơi hang đá của bà Bảy. Vài hôm sau, thầy Thiện Phước tịch. Hòa 

Thượng  bèn  về Saigon tá túc ở chùa Tịnh Độ,  Gò Vấp. Chùa  này do ông Tư  Lành  làm 

xếp ga xây dựng lên. Nhà ông ở phía trước, chùa xây phía sau có thỉnh quí thầy để trụ trì. 

Hòa Thượng đến bệnh viện Saigon để điều trị nhưng cũng chẳng thuyên giảm. Thấy vậy, 

Ngài tự nguyện  với  lòng:  “Có chết như  huynh Thiện Phước  cũng chẳng  sao”.  Thế nên, 

không quan tâm đến việc trị bệnh nữa mà phát tâm tả kinh Pháp Hoa. Có một Phật tử biét 

tâm nguyện của Hòa Thượng, giúp tìm mua giấy mực. Đến ngày 14 tháng 10 là tả xong. 

Đúng  hôm  ấy,  trong khi gởi để đóng  lại thành quyển, chưa đem  về thì có ông Mười  là 

bổn đạo trong chùa đến  nói  với Hòa Thượng:  “Tôi  biết có ông thầy kia trị  bệnh sốt rét 

hay lắm, để tôi đưa huynh đến đó xem sao!”. 

Ông bèn lấy xe đạp chở Hòa Thượng đến đó. Ông thầy thuốc không có nhà riêng, ở 

đậu nhà người ta mà làm thuốc. Sau khi hỏi bệnh trạng và giờ lên cữ, ông nói bệnh nặng 

lắm vì lên cữ khuya. Ông vào nhà sau, một lúc đem ra cục thuốc để trên miếng giấy, quan 

sát thì Hòa Thượng biết có ớt và tỏi đâm chung. Ông bảo trước khi lên cữ nửa tiếng, lấy 

tay  mặt với ra  sau  lưng, từ trên cổ lần  xuống  hết ngón tay giữa chấm  chỗ nào thì đó  là 

huyệt cao quan, lấy cục thuốc ịn vào đó (cục thuốc được để trên miếng giấy mỏng chừng 

3 ngón tay), rồi cứ ngồi ngay ngắn chờ. Hòa Thượng về làm y như vậy. Nửa tiếng sau khi 

ịn cục thuốc, cơn sốt rét bắt đầu kéo đến. Như mọi lần, nó bắt đầu từ xương khu quặn lên 

như con rắn bò, đến cục thuốc nó dừng lại và quặn vòng quanh đó dữ lắm rồi lại ngưng, 

làm như vậy ba lần rồi ngưng luôn. Từ đó căn bệnh sốt rét dứt hẳn. 

Sau  khi  hết  bệnh,  Hòa  Thượng  ở  lại  chùa  đó  một  thời  gian  ngắn  nữa.  Về  sau,  có 

người em gái  họ đã  xuất gia,  Pháp danh  là Diệu  Trí ghé thăm. Cô ấy có khoe  với Hòa 

Thượng là được học kinh này kinh nọ và khuyên Hòa Thượng nên tìm học. Lúc bấy giờ, 

chỉ có trường An Nam Phật Học mở ở chùa Báo Quốc tại Huế,  trong tâm Hòa Thượng 

khởi ý đi Huế từ đó. 

Đầu  năm  1940,  Hòa  Thượng  về  lại  Cái  Tàu  để  xin  giấy  ra  Huế  học,  nhưng  chính 

quyền không cho, bảo Hòa Thượng phải ở lại năm bảy tháng mới cấp giấy. Hòa Thượng 

không chờ được nên lên Saigon tìm cơ hội để đi, được một thí chủ là ba Ba Hộ (chủ đất 

chùa Vạn Đức)  cúng dường 15 đồng  làm  lộ phí.  Đúng ra, đi tàu suốt đến Huế thì khỏe 

hơn, nhưng bấy giờ, Huế thuộc vùng bảo hộ của Pháp, còn miền Nam là thuộc địa, nên ra 

đấy phải có giấy  như xin Passport  ra  nước ngoài  vậy.  Vì thế,  Hòa Thượng phải đi từng 

chặng.  Hòa Thượng  lên tàu đi Phan Thiết, đến nơi thì đã trưa, Hòa Thượng kêu  xe kéo 

đến chùa nào gần cũng được, vì thật sự cũng không biết chùa nào mà đến. Xe kéo Hòa 

Thượng đến chùa Bình Quang, Hòa Thượng vào chùa xin cơm. Chùa dọn cơm xong, lúc 

sắp ăn thì vị Ni trụ trì nói: “Huynh à! Chư Tăng ở đây đi đường hay ăn cơm là phải mặc 

áo  dài,  sao  huynh  không  mặc?”.  Hòa  Thượng  làm  thinh,  trong  bụng  thầm  nghĩ:  “Cũng 

muốn mặc lắm nhưng có đâu mà mặc”. Sau này vị Ni đó vẫn còn nhớ chuyện cũ, trong 

tâm tiếc rằng phải chi lúc ấy cúng dường cho Hòa Thượng một hai cái áo dài nào có khó 

gì, lại còn gieo được phước lành cúng dường bước đầu cho một vị cao Tăng sau này. 

Sau khi ăn cơm xong, Hòa Thượng lại tiếp tục ra bến xe để đi Bình Định, vì trước khi 

đi, Hòa Thượng có đến tòa soạn báo Từ Bi Âm, gặp Hòa Thượng trụ trì chùa Liên Tôn ở 

Bình Định, lúc đó là Phó chủ bút, còn Hòa Thượng Bich Liên làm chủ bút. Ra đến Bình 

Định, Hòa Thượng tìm lại chùa Liên Tôn. Hôm đó, Hòa Thượng trụ trì còn ở Thành phố 

chưa  về.  Trong  chùa,  chỉ  có  một  vị  thầy  trông  coi  gọi  là  thầy  Khố.  Ít  hôm  sau,  Hòa 

Thượng trụ trì về, có cả cô Diệu Trí và có thị giả. Hòa Thượng bèn xin tạm ở đây tu học. 

Hòa Thượng trụ trì nhờ Hòa Thượng viết lại Bát Nhã tâm kinh mà Hòa Thượng đã giảng 

và  in từng kỳ trong báo Từ  Bi  Âm,  ghép  lại thành tập để  in ra  phổ biến.  Thời gian đó, 

Hòa Thượng trụ  trì có giảng  “Cảnh Sách Cú Thích  Ký”,  chủ  yếu  là dạy  cho cô thị giả, 

Hòa Thượng và cô Diệu Trí cũng theo học. Cô Diệu Trí có nhờ ngoài Bắc thỉnh một số 

kinh  chữ  Hán,  giúp  đỡ  cho  Hòa  Thượng  có  tài  liệu  để  học.  Cô  Diệu  Trí  đề  nghị  Hòa 

Thượng nên ra Huế vào trường học tốt hơn. Thế nên, Hòa Thượng ở đó được ba tháng thì 

tiếp  tục  lên  đường  ra  Huế,  còn  cô  Diệu  Trí  thì  về  lại  Saigon.  Lúc  đó  là  tháng  08  năm 

1940. 

Ra đến Huế, Hòa Thượng cũng không biết đến chùa nào, mới nhờ mấy người kéo xe. 

Họ nói ở chùa Tây Thiên có quí thầy ở miền Nam ra. Hòa Thượng nhờ họ kéo đến đó. 

Chùa  Tây  Thiên  là  chùa  của  Hòa  Thượng  Giác  Nhiên,  vị  tăng  Thống  thứ  hai  của 

GHPGVNTN. Ở đó, Hòa Thượng gặp Hòa Thượng Thiện Hòa, Thiện Hoa. Hòa Thượng 

Giác Tâm  chùa Duyên Giác  ở Bến  Tre thì đã ra  trường trước.  Ở đây cũng  có dạy kinh 

Lăng Nghiêm. Sau buổi học, thầy Giác Tâm bảo Hòa Thượng đọc lại phần đã học. Hòa 

Thượng đọc lại, giảng nghĩa rành rẽ. Thầy Giác Tâm thấy thế mới đề nghị Hòa Thượng 

nên đến trường lớp, vấn đề liên hệ thầy Giác Tâm sẽ lo cho. 

Hòa thượng được nhận vào học và được cấp học bổng, vì một thân một mình không 

ai bảo trợ. Khi Hòa thượng vào học thì lớp đó là năm thứ sáu của Tiểu học (Sơ cấp) còn 

vài tháng nữa là thi lên Trung học (Trung cấp). Các môn khác thì Hòa thượng học không 

khó  lắm,  chỉ có  môn Duy Thức  là  mù tịt không biết gì. Lúc đó đang dạy Duy Thức Dị 

Giản sắp hết, Hòa thượng mới mượn tập xem lại từ đầu và dần dần hiểu ra. Sao khi hết 

quyển cho làm bài kiểm tra với chủ đề là Bát Thức Đồng Dị. Bài đó, Hòa thượng được 

chấm chín điểm rưỡi, cao nhất lớp. Việc này đã làm xao động trong chúng. Hòa thượng 

được Hòa thượng Đốc Giáo để ý. Đến cuối năm, khi thi lên Trung cấp, học chúng lo ngại 

nếu  Hòa  thượng  đứng  đầu  thì  mất  thể  diện  những  người  học  lâu.  Sau  khi  thi  viết,  đến 

phần khảo hạch  miệng. Bác sĩ  Lê Đình Thám phụ trách  môn này.  Cách thi  là  lật quyển 

sách nhằm trang nào thì giải thích trang đó. Vì lật nhằm trang chưa học nên Hòa thượng 

giải thích chưa được trúng lắm. Giáo sư Lê Đình Thám cười và nói:  "Chú này đến sau, 

mà sau này sẽ hữu dụng!". Chung cuộc, Hòa thượng cũng được đứng hạng bảy. 

Đầu năm 1941, Hòa thượng thọ giới Sa-di tại Huế với Đại lão Hòa thượng chùa Quốc 

Ân. Sau đó, tiếp tục học lên Trung đẳng và tốt nghiệp vào cuối năm 1942. Đến năm 1945 

thì  tốt  nghiệp  Cao  đẳng.  Cũng  năm  này,  trường  An  Nam  Phật  Học  dời  vào  Tòng  Lâm 

Kim Sơn, Hòa Thượng được Hội và Ban giám đốc cử làm Giám viện Quản đốc trường. 

Kế đó, vì nạn đói ở Huế cũng như cả miền Bắc, nhà trường quyết định chuyển học Tăng 

Sơ đẳng và Trung đẳng khoảng 40 vị vào Nam và giao toàn chúng cho Hòa thượng quản 

lý. Hòa thượng Thiện Hoa và Hòa thượng Trí Quang lo chỗ nơi,  mục tiêu hướng đến là 

Lưỡng Xuyên Phật Học. Vào đến Nam, đoàn học Tăng tạm ở lại chùa Vĩnh Tràng, Mỹ 

Tho  do  thầy  Trí  Long  trụ  trì.  Thầy  Trí  Long  cũng  là  một  học  Tăng  trong  đoàn.  Hòa 

thượng Thiện Hoa và Hòa thượng Trí Quang trở về  Lưỡng Xuyên  lo sắp  xếp,  còn Hòa 

thượng  về chùa  Kim Huê,  Sa Đéc tạm  ở  và  lo  nhập thất.  Ngày 19 tháng 06  năm 1945, 

Hòa thượng được thọ Đại giới tại Đại Giới Đàn tổ chức tại chùa Long An, Sa Đéc, do Đại 

lão Hòa thượng chùa Kim Huê làm Hòa thượng đàn đầu. 

Cách mạng tháng Tám năm 1945 phát động, Lưỡng Xuyên Phật Học bị phân tán. Hòa 

thượng Thiện Hoa về chùa Phật Quang ở Trà ôn, Cần Thơ do Hòa thượng Thiện Tâm là 

anh  ruột  làm  trụ  trì,  xây  dựng  tạm  mái  trường.  Hòa thượng  từ  Sa  Đéc  về  Phật  Quang, 

cùng  Hòa  thượng  Thiện  Hoa  tập  họp  các  học  Tăng  lập  thành  trường  Phật  Học  Phật 

Quang,  khai  giảng  vào  cuối  năm.  Học  Tăng  trường  Phật  Quang  phần  đông  là  học  viên 

mới còn tốp cũ phần động tự phân tán vì quốc biến. 

Cuối  năm 1946,  gặp  nạn thổ dậy,  địa phương không được ổn định.  Hòa thượng dời 

một số học Tăng  về tạm ở chùa Vạn Phưóc,  Phú Lâm, Chợ  Lớn. Sau đó, Hòa Thượng 

cùng  thầy  Huyền  Dung  xây  dựng  thành  lập  Liên  Hải  Phật  Học  Trường,  quy  tụ  số  học 

tăng khoảng 70 vị từ khắp các nơi về. Trong đó có Hòa Thượng Đạt Từ ở chùa Thiền Tôn 

(Thủ Đức) đến giúp và giữ chức Giám trường, Hòa Thượng Quảng Liên và Hòa Thượng 

Quảng  Huệ  cũng  về  hợp  tác,  thầy  Minh  Cảnh  được  xuất  gia  ở  đây,  Hòa  Thượng  đã  tổ 

chức được  một Đại giới đàn tại đây và Hòa Thượng Quảng Liên cũng như Hòa Thượng 

Bửu Huệ được thọ Đại Giới tại giới đàn này. 

Đến  năm  1950,  Hòa Thượng  có  bệnh  phải  đi  dưỡng  bệnh  ở  chùa  Linh  Sơn,  Cổ  Tự 

(Vũng  Tàu),  nên  giao  toàn  trường  cho  Hòa  Thượng  Thiện  Hoa  vừa  ở  Bắc  về  quản  lý. 

Năm 1951, Hội chùa Linh Sơn thỉnh Hòa Thượng làm trụ trì và giao toàn quyền quản lý. 

Năm 1952, Giáo Hội Tăng Già Nam Việt được thành lập ở Saigon, Hòa Thượng được 

mời giữ chức Trưởng Ban Giáo Dục và Trưởng Ban Giám Luật. Kế đó, Giáo Hội Tăng 

Già toàn quốc được thành lập, Hòa Thượng được cử vào các chức vụ: Trưởng Ban Giáo 

Dục, Ủy viên Phiên Dịch Tam Tạng và Phó Trị Sự Trưởng, vì có nhiều trọng trách trong 

GIáo Hội nên tháng 04 năm 1954, Hòa Thượng trao quyền trụ trì chùa Linh Sơn lại cho 

Thượng Tọa Tịnh Viên, cho đến năm 1995 thì Thượng Tọa Tịnh Viên viên tịch. 

Với hoài bão truyền đăng tục diệm, hoằng dương chánh pháp, kiến tạo Già Lam, Hòa 

Thượng  được  Phật  tử  cung  thỉnh  về  ngôi  chùa  cổ  kinh  không  người  thừa  kế  trên  một 

vùng đất hoang vu  vắng  vẻ  ít  người đi  lại, tọa lạc tại ấp Bình Đức,  xã Tâm Bình,  quận 

Thủ Đức, phường Tam Phú, quận Thủ Đức, TPHCM. Nơi đây, Hòa Thượng khai sơn tạo 

dựng Già Lam, lấy tên là Vạn Đức. Lần lần, do uy tín và đạo đức của Hòa Thượng, Tang 

Ni  quy  tụ  về  cất  chùa  am  chung  quanh,  biến  nơi  này  thành  một  đạo tràng  lớn  mà  hiện 

nay, nói đến đạo tràng Vạn Đức ai ai cũng đều biết. 

Năm  1955,  với  chí  nguyện  hoằng  dương  tịnh  Độ,  hướng  dẫn  chúng  sanh  đời  mạt 

pháp, Hòa Thượng thành lập Cực Lạc Liên Hữu, khuyến tấn người niệm Phật, cầu vãng 

sanh Tịnh Độ. Cực Lạc Liên Hữu được Hòa Thượng khai hóa đã khơi dậy phong trào tu 

tập, khuyến tấn hành giả tín hướng chỉ quy Tịnh Độ. Hòa Thượng là vị Tổ Sư đương thời 

chấn  hưng  Tịnh  Tông  trong  tòa  nhà  Phật  Giáo  Việt  Nam.  Hòa  Thượng  rất  quán  triệt 

Thánh  điển,  tinh  tường  y  dược  Đông  Phương,  Tăng  Ni,  Phật  tử  Việt  Nam  thấm  nhuần 

được kinh điển Đại Thừa phần lớn do công trình dịch thuật của Hòa Thượng. 

Dịch phẩm của Hòa Thượng rất có giá trị, Hòa Thượng quý chuộng điều căn bản là 

dịch  đúng  nghĩa,  chính  xác,  rõ  ràng  chơn  chất,  không  bóng  bẩy,  âm  vận  êm  xuôi,  để 

người đọc tụng lưu thông, thầm nhận được nghĩa thú rất rõ ràng, dễ nắm bắt được ý chỉ 

của kinh. 

Năm 1947, Hòa Thượng dịch kinh Pháp Hoa ở Liên Hải Phật Học Trường. Sau đó là 

kinh Tam Bảo, Địa Tạng, Phẩm Phổ Hiền. 

Năm 1951, do yêu cầu của Giáo Hội Tăng Già Nam Việt, Hòa Thượng Việt dịch Bồ 

Tát giới để tụng trong ngày Bố Tát. 

Năm 1952, trước tác bộ Đường Về Cực Lạc tại chùa Linh Sơn, Vũng Tàu. 

Năm  1964,  dịch  kinh  Hoa  Nghiêm  ở  chùa  Vạn  Đức,  rồi  tiếp  tục  kinh  Đại  Bát  Niết 

Bàn, Đại Bát Nhã. 

Năm 1972, dịch Đại Bửu Tích, Hán Bộ 01-120. 

Năm 1978, được phép in nên dịch thêm hai tập, Hán Bộ từ 121-150. 

Rồi dịch Văn Thù Vấn Bát Nhã, Hán Bộ từ 151-155; Vô Tận Ý Bồ Tát, Hán Bộ từ 

156-159; Thập Lục Quán Kinh, Hán Bộ 160. 

Tất cả ghép chung vào Đại Bảo Tích để tiện viện xin phép. 

Năm 1962, Hòa Thượng được bổ nhiệm làm Phó Viẹn Trưởng Phật Học Viện Trung 

Phần. 

Năm 1964, Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất thành  lập,  Hòa Thượng  làm 

Trưởng đoàn Giáo Hội Phật Giáo Tăng Già Việt Nam, được suy cử làm Tổng Vụ Trường 

Tổng Vụ Tăng Sự. 

Năm 1973, làm Phó Viện Trưởng Viện Hóa Đạo. 

Năm 1978,  Hòa Thượng được Hòa Thượng Tăng Thống tấn phong giáo phẩm  cùng 

ba vị là: Hòa Thượng Trí Nghiêm ở Nha Trang, Hòa Thượng Giác Tánh ở chùa Nguyên 

Thiều, Bình Định và Hòa Thượng Minh Tâm ở Phan Rang. 

Huy  hiệu  bánh  xe  Pháp  Luân  12  căm  của  GHPGVNTN  là  ý  kiến  của  Hòa  Thượng 

(Tam chuyển Pháp Luân Tứ Đế). 

Năm  1981,  GNPGVN  thành  lập,  Hòa  Thượng  được  suy  cử  làm  Phó  Chủ  Tịch 

Thường Trực. 

Năm 1982, kiêm thêm Trưởng Ban Trị Sự Thành Hội. 

Năm  1984,  Hòa  Thượng  chính  thức  được  suy  cử  làm  Chủ  Tịch  Hội  Đồng  Trị  Sự 

Trung Ương Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam. 

Năm 1987, kiêm thêm Trưởng Ban Tăng Sự, giao Trưởng Ban Trị Sự Thành Hội cho 

Hòa Thượng Thiện Hào. 

Năm 1992, kiêm thêm Đệ Nhất Phó Pháp Chủ kiêm Giám Luật đến bây giờ. 

---o0o--- 

Hòa  Thượng  cả  đời  tận  tụy  vì  Phật  Pháp,  luôn  lấy  việc  học  kinh,  tụng  kinh,  niệm 

Phật, giảng dạy và phiên dịch kinh điển từ Hán Tạng ra Việt Văn làm chánh hạnh của đời 

mình.  Hiện  nay,  tuy  tuổi  đã  90,  nhưng  tinh  thần  Hòa  Thượng  vẫn  sáng  suốt. Thân  còn 

khỏe  mạnh,  tâm  chuyên  niêm  Phật,  vì  sự  lợi  tha,  cứ  vào  nửa  tháng,  Hòa  Thượng  lại 

truyền giới Bát quan trai cho hàng Phật tử tại gia đến tu học tại chùa Vạn Đức. 

Hòa Thượng thật là một tấm gương sáng, một bậc chân tu sáng ngời đạo hạnh trong 

lòng Tăng Ni Phật tử Việt Nam. 



* * * * * * * 

Phần I - KHUYẾN TẤN TU HÀNH 

 1. Ngày Khánh Tuế 17/07 năm Quý Mùi (2003)  

Người xưa thường nói : “Sanh tử sự đại”, nhưng mình đã quen sống trong sanh tử, ai 

cũng vậy hết, nên thấy không quan trọng. Kỳ thật, lấy mắt đạo mà nhìn vào thì đó là việc 

lớn của mọi người, của chúng sanh. Đã lăn lóc mãi trong nhiều đời, hiện tại nếu không cố 

gắng thì những đời sau cũng vẫn lẩn quẩn trong vũng lầy sinh tử mà thôi. 

Gặp được Phật pháp rất khó! Trên đời này không có pháp nào thoát ly sanh tử, chỉ có 

giáo pháp  của Phật  mới ra  khỏi sinh tử  luân  hồi.  Vì thế,  gặp được  rồi thì  mình phải cố 

gắng để vững bền trong chánh pháp. Cho nên, Phật dạy tất cả đều phải tinh tấn nhất tâm. 

Nhưng chúng ta lại có cái lỗi là luôn luôn phóng dật, giải đãi. Trong Luật, những khi có 

việc gì thì các vị Trưởng lão, các vị Đại Đức cũng đều khuyên nhắc: “Phải tinh tấn, mạc 

phóng dật”. Chỉ có hai điều đó thôi! 

Phóng dật ở nơi thân khẩu thì dễ biết, còn ở tâm ý thì rất khó biết. Hễ duyên theo lục 

trần, đều  là phóng dật. Do đó, ai  nấy cần phải  nhất tâm,  phải  chánh  niệm. Chánh  niệm 

đứng đầu là ba niệm: Niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. Đừng để nó rời! 

Niệm  Phật  thì  niệm  hồng  danh,  niệm  tướng  hảo,  niệm  công  đức.  Niệm  Pháp  phải 

thuộc kinh,  vì  nhớ đến kinh pháp tức là niệm Pháp.  Niệm tăng thì  ở nơi đức Quán Thế 

Âm  Bồ  tát,  Văn  Thù  Sư  Lợi  Bồ tát  hay  Phổ  Hiền  Bồ  tát  ;  cho  đến  Di  Lặc  Bồ  tát,  Địa 

Tạng Bồ tát … đều là Bồ tát Tăng đáng để cho chúng ta nghĩ đến các Ngài và công Hạnh 

của các Ngài. Nếu tâm mình thường nghĩ tưởng như vậy thì bớt phóng dật, hễ bớt phóng 

dật tất được tinh tấn. Tinh tấn dần từ một ngày, hai ngày,  ba ngày, cho đến nhiều tháng 

nhiều năm thì lần lần cội Bồ-đề mà mình vun trồng sẽ càng thêm to lớn, vững mạnh. 

Người xưa khi vào trong đạo liền tìm cách để được Định, được Huệ. Chúng ta ở thời 

mạt  này  lăn  lóc  ở  trong  ồn  náo,  nhiều  chuyện,  nhiều  việc,  đông  người.  Cho  nên,  tôi 

thường nhắc nhở  sự tu hành của mình giống như là   tu mót . Mót thời gian để tu, đừng bỏ 

qua.Gặp  việc  thì  làm  việc,  rảnh  việc  thì  nhiếp  tâm  niệm  Phật,  niệm  Pháp,  niệm  Tăng  ; 

Được một phút thì tốt một phút, được một giờ thì tốt một giờ, thế nên đừng bỏ qua việc  tu 

 mót. Ví như những người ở quê ngày xưa đi mót lúa, tuy chỉ mót lúa nhưng vẫn nuôi thân 

được, nuôi gia đình được, đủ lúa đủ gạo để ăn. Mình đây cũng vậy, nếu cố gắng mót thì 

cũng  được  đầy  đủ  nơi  đạo  pháp,  nuôi  lớn  Pháp  thân  huệ  mạng  của  chính  mình.  Nếu 

huynh đệ thực hành một thời gian rồi nghiệm lại, giờ tu mót lại nhiều hơn thời khóa tu 

hành. Vì thế nếu bỏ qua thì bỏ phí rất nhiều thời gian. Ai cũng có công việc hết, nhưng 

rồi  cũng  có  xen  kẽ,  lúc  tâm  trí  mình  được  rảnh  rang  thì  gắng  giữ  ba  điều:  Niệm  Phật, 

niệm  Pháp,  niệm  Tăng.  Được  vậy,  phóng  dật  bớt  dần  lại,  tương  ưng  với  phần  tinh  tấn. 

Nếu trọn đời mình sống trong chánh Pháp của Đức Phật thì đường đạo mỗi ngày sẽ mỗi 

tăng tiến lên. 

Vọng tâm,  vọng  niệm dễ  sanh.  Những phiền não nghiệp chướng cũng dễ phát khởi. 

Do  vì  cảnh  duyên  bên  ngoài  trợ  giúp  cho  mấy  thứ  đó  phát  triển,  tăng  trưởng.  Mình  ở 

trong  thời  mạt  pháp,  lấy  sức  người  để  tu  hành  cũng  giống  như  ở  nơi  giữa  dòng  sông, 

chẳng những là nước mà lại có sóng lớn nữa, luôn luôn lúc nào cũng có sóng hết. Trong 

đó phải bơi phải lội thì việc đó cần cố gắng lắm mới được! Có cố gắng mới thành công. 

Do đó, cần phải lập nguyện, chí nguyện sẽ giúp mình thêm cố gắng và vững chắc hơn ở 

nơi đường đạo. Chí nguyện phải thật vững để giúp cho nghị lực,  vì có chí nguyện ắt có 

nghị lực. Như thế mới vững vàng được ở nơi những luồng sóng dập dồn, nếu sơ xuất liền 

 chìm,  huynh đệ cần phải suy nghĩ cho kỹ! 

Ở nơi cõi ngũ trược này, phát chí nguyện phải dũng mãnh,  nghị lực cũng phải dũng 

mãnh. Ở trong cái khó mà tu tập thì hạnh đức cao vời. Khó thì dễ hư nhưng thành tựu thì 

được công cao. Do đó, trong kinh Duy Ma Cật nói; “ Bồ tát ở nơi cõi dời này, có những 

công đức mà ở nơi cõi khác không có được”. Chính là ý này vậy. 

Huynh đệ biết khó thì phải cố gắng. Lập chí lập nguyện cố gắng vượt lên. Luôn luôn 

kiểm soát tâm ý của mình lẫn cả về hành đông và lời nói. Kiểm soát nếu thấy không đúng 

thì sửa lại cho đúng. Ai cũng đều có lỗi, nhưng có lỗi mà biết sửa đổi thì thành tốt. 

Mong rằng chư huynh đệ đều nhất tâm tinh tấn tu hành! 

---o0o--- 

2. Ngày Khánh Tuế 17/07 năm Giáp Thân (2004)  

Sau ngày Tự tứ, được tất cả huynh đệ xuất gia cũng như tại gia về đây thăm, nên tôi 

có vài lời nhắc nhở 

Ngày  tháng  trôi  qua  mau  lắm,  một  năm  không  mấy  chốc  mà  đã  tới  rồi.  Già,  bệnh, 

chết,  mãi  đeo  theo  người  không  chừa  ai  hết.  Cũng  mong  các  huynh  đệ,  ai  nấy  đối  với 

Pháp của Phật, không biết nhiều cũng biết ít, noi theo chỗ hiểu biết của mình mà tinh tấn 

tu hành,  luôn  luôn nghĩ đến vô thường,  sanh tử. Thân này không bền  lâu,  mình phải cố 

gắng nương theo thân người này để tu hành, vượt qua biển sanh tử,  lên đến bến bờ giải 

thoát. Nếu chưa được vậy thì cũng làm nhân duyên thù thắng cho những đời sau, đạo tâm 

kiên cố, căn lành tăng trưởng. 

Thời gian qua thật  mau,  đừng để  luống uổng, phải thường  nghĩ  vô thường.  Nhớ  lại 

thuở trước, chỗ mình đang ngồi, đang quỳ ở đây là nơi mấy em mấy cháu (Bây giờ cũng 

sáu,  bảy  mươi tuổi rồi)  đứng  hái trái  sim,  thì  mấy  huynh đệ  biết nó thuộc rừng rú. Rồi 

mình khai hoang, cất chùa. Thấm thoát cây gỗ của chùa cũng mục. Từ đó biết rằng thời 

gian trôi mau lắm, năm sáu chục năm thoáng chốc đã qua. Vì vậy nên nhớ lời Phật dạy, 

phải luôn nghĩ đến vô thường. Thân này còn đây, ngày mai không bảo đảm. 

Pháp của Phật rõ ràng, chỉ ở nơi mình có chịu làm hay không chịu làm đó thôi, nên cố 

gắng  tinh  tấn,  giữ  đạo  tu  hành.  Cầu  mong  mấy  huynh  đệ  căn  lành  mỗi  ngày  thêm  lớn, 

công đức mỗi ngày mỗi tăng trưởng. 

---o0o--- 

3. Ngày Khánh Tuế 17/07 năm Ất Dậu (21/08/2005)  

Đã qua một năm, thêm một tuổi. Tuổi đời, tuổi đạo, tất nhiên tuổi thọ của thân này đã 

giảm đi một năm. Có sanh là có tử. Không người xưa nào bây giờ còn hết. Mình đây lần 

lần cũng thành người xưa thôi. 

Đức Phật dạy phải luôn quán vô thường: “ Thân này vô thường, cảnh vật vô thường”. 

Biết được thân vô thường phải ráng lo tinh tấn tu hành, chớ bỏ ngày tháng trôi qua. Nhờ 

thấy cảnh vật vô thường, không nên có sự tham luyến, cũng không nên khởi những vọng 

niệm phiền não. Tất cả đều nhớ quán vô thường, từ chỗ thân vô thường thì cố gắng tinh 

tấn tu hành, đối với cảnh thì không có tham luyến và trái ý, nhờ vậy tham sân cũng không 

khởi. Biết được mấy điều đó, si mê cũng lần lần ít đi, thiện căn công đức mỗi ngày mỗi 

tăng, đó là mình mỗi ngày mỗi bước tiến trên con đường giác ngộ giải thoát. 

Gần đây gặp ai, tôi thường khuyên đầu tiên nên  tránh việc ăn thịt chúng sanh, hễ còn 

ăn thịt chúng sanh thì không thể giải thoát được. Mấy vị nghĩ lại xem, đối trước Tam Bảo 

mình nói: “ Hằng ngày tôi ăn thịt chúng sanh, xin cho tôi được giải thoát”, không bao giờ 

có điều đó được! Do đó, phải tránh việc ăn thịt chúng sanh. 

Mình không ăn thịt chúng sanh thì tình thương mỗi ngày mỗi rộng ra. Cũng như thế 

người lâu ngày không ăn thịt mà ăn chay thì thấy con gà, con vịt, con chim… vật gì cũng 

vậy, nếu không thương cũng không có tâm làm hại. Nếu thấy nó bị đau đớn hay tai nạn 

gì, liền khởi nghĩ phải nuôi dưỡng cho được mạnh khỏe, rồi thả nó đi. 

Còn người ăn mặn không ăn chay, thấy những con vật như vậy thì muốn cắt cổ, nhổ 

lông để làm thịt ăn. Quý vị nghĩ coi, ngay tâm niệm đó như thế nào ? Tâm niệm sau rõ 

ràng sanh tử luân hồi, còn tâm niệm trước tuy chưa phải thành Hiền thành Thánh, nhưng 

đã làm cái nền để bước lên con đường Hiền Thánh. Từ tâm niệm có tình thương rồi lần 

lần  thêm  rộng  lớn,  thành  tâm  từ  bi  của  các  bậc  Hiền  Thánh,  thiện  căn  công  đức  cũng 

được sanh ra từ đó. Cho nên Phật nói, đức Phật thành Phật cũng do nơi tâm từ bi, lần lần 

trưởng thành nên Đại từ Đại bi. Đó là cái gốc. Điều đó rõ ràng như vậy, thế nên, cố gắng 

phải tránh việc ăn thịt chúng sanh. 

Người  đã  ăn  chay  rồi  thì  thấy  thường,  còn  người  chưa  ăn  chay  được  thì  thấy  khó, 

không phải dễ.  Bây giờ,  có phong trào  lan rộng ra  trong giới  xuất gia,  nói chung  là  bớt 

việc ăn chay thêm việc ăn mặn. Điều đó từ đâu mà ra ? Bởi vì hiện tại đang đi vào thời kỳ 

mạt pháp, từ nơi tâm người sanh ra những tâm niệm như vậy, rồi tạo thành nghiệp. Mình 

thấy rõ ràng, đó là mầm móng của “đao binh tai” mà đức Phật nói trong kinh Diệt Tận. 

Chỉ  là  mầm  móng  chứ  chưa  đến.  Biết  được  vậy,  hiện  tại  tự  mình  hễ  tránh  được  thì  cố 

tránh,  vươn  lên  để  tâm  từ  bi  lần  lần  tăng  trưởng,  thiện  căn  công  đức  theo  đó  mà  phát 

triển. Như thế, tự mình hướng đến con đường đạo, lần lần ra khỏi sanh tử luân hồi, thành 

bậc Hiền Thánh giải thoát tự tại 

Tôi có vài lời nhắc nhở như vậy, để tự mình tỉnh giác và dìu dắt những người khác. 

Mấy huynh đệ có bổn phận lãnh đạo cũng nên nhắc nhở dìu dắt những người dưới mình. 

Kế đó, trong pháp môn của Phật, thích pháp nào thì thực hành pháp ấy. Thích niệm 

Phật thì niệm Phật, thích tụng kinh thì tụng kinh, thích tham thiền thì tham thiền. Nhưng 

nhớ phải lấy việc “ tránh ăn thịt chúng sanh”  làm chánh. Tôi thấy mấy năm nay, phong 

trào ở trong nước cũng như ở nước ngoài, từ xưa ăn chay mạnh lần lần yếu đi, rồi lần lần 

lan rộng  vào giới  xuất gia  lại ăn thịt  nữa.  Vì thành phong trào chung,  ai cũng  vậy thấy 

không có tội. 

Mong  quý  huynh  đệ  ai  nấy  đều  tinh  tấn  tu  hành,  đạo  tâm  kiên  cố,  vững  vàng  tiến 

bước trong chánh pháp của Phật. 



---o0o--- 

4. Mùng 01 Tết năm Bính Tuất (2006)  

Đầu xuân Bính Tuất, Sư Ông nhắc nhở đại chúng giữ vững đạo tâm, tinh tấn tu hành, 

để căn  lành  mỗi  ngày  một thêm  lớn,  đạo  lực được tăng trưởng thì  mới tiến trên đường 

giải thoát. Phải dày công tu tập, phải nhiều thời gian lắm mới có kết quả được. 

Pháp  môn  của  Phật  dạy  rất  nhiều,  không  pháp  nào  dễ  đạt  được  kết  quả  hết.  Chỉ  có 

pháp dễ tu hay khó tu mà thôi. Phật dạy thân người khó được, đã được rồi không khéo tu 

để  mất thân  này thì  muôn đời khó đặng  lại.  Thời  gian qua  mau,  đừng để  luống qua  mà 

uổng phí một đời. 

Căn bản của sụ tu hành là Giới, Định, Huệ. Từ nơi Giới hạnh được tinh nghiêm mà 

tâm tĩnh lặng. Tâm được tĩnh lặng thì trần lao phiền não không chi phối được. Do được 

tĩnh lặng đó mà phát sanh ra Định. Và từ nơi Định mới sanh ra Huệ. Huệ này do có Định 

mới phát, chớ không phải do tạo tác  mà thành. Nếu do tạo tác thì đó chỉ là phân biệt hơn 

thua, phải quấy, hay dở. Và đó chỉ là ở trong vòng sanh tử mà thôi. Huệ từ nơi Định sanh, 

Huệ đó mới  là giác,  là giải thoát.  Người đời không   biết quý trọng nơi sự giải thoát mà 

chỉ  lo  làm  cho  mạnh  thêm  cái  phân  biệt  hay  dở  nên  không  quan  tâm  gì  đến  Giới  Định 

Huệ. Tu pháp môn Trì danh niệm Phật cũng là cách đạt được Định và Huệ. 

Năm 1956,  một số Tăng Ni và Phật tử thỉnh cầu Sư Ông tóm tắt sư thực hành pháp 

môn Trì danh niệm Phật, nên Sư Ông có làm ra bài kệ  đề là: 

T ây phương Cực Lạc thế giới A-di-đà Phật 

 Tin sâu, nguyện thiết, hạnh chuyên 

Như đã nói ở trước, Pháp môn nào của Phật dạy muốn đạt được đều rất là khó, chỉ có 

dễ tu hay khó tu mà thôi. Pháp Trì danh niệm Phật thì rất dễ tu. Nghĩa là mình đang đi bộ, 

hay đi trên  xe  niệm Phật cũng được. Mình đang đứng ngắm cảnh cũng niệm được. Mình 

đang ngồi làm việc cũng niệm được và khi mệt mỏi quá nằm niệm cũng được. Chỉ trừ lúc 

nói chuyện  là không  niệm được  mà thôi. Còn các  pháp  môn khác phải ở  nơi  vắng  lặng 

hay thiết lập đạo tràng thì mới thực hiện được, đại khái là như thế. 

Khi  thực  hiện  pháp  Trì  danh  niệm  Phật  thì  lòng  tin  phải  cho  sâu  chắc;  tâm  nguyện 

phải thiết tha và công hạnh phải chuyên cần. Khi niệm Phật, tâm và tiếng phải hiệp khắn 

nhau.  Nghĩa  là tâm phải duyên theo tiếng, tiếng  phải ở trong tâm,  đừng để  nó xao  lãng 

theo một tiếng gì khác, hễ nó rời ra thì phải kéo nó lại. Muốn được vậy, tiếng niệm phải 

cho rõ ràng, rành rẽ. Niệm như vậy phải chuyên cần, phải nhiều thời gian, phải đều đặn, 

phải tinh tấn lắm thì mới đắc lực. Khi niệm đã đắc lực thì tự nhiên trong tâm mình nổi lên 

tiếng  niệm Phật  mà  mình không  cần đề khởi,  không cần  nghĩ đến  nó vẫn tự niệm.  Ban 

đầu thì lúc được lúc mất, được thì ít mà mất thì nhiều. Cố gắng thêm thì được nhiều mất 

ít, cho đến khi không còn gián đoạn nữa thì gọi là niệm lực tương tục. Và như vậy mới 

đúng nghĩa “chấp trì danh hiệu”.  Đó mới là nhơn của Niệm Phật Tam Muội. Được vậy 

thì sự vãng sanh  mới  bảo đảm.  Bởi được Thánh  chúng  vây quanh tiếp rước không phải 

chuyện  dễ  dàng.  Có  tương  ưng  với  đại  nguyện  của  đức  Phật  A-  di-  đà  thì  mới  có  cảm 

ứng. 

Người dược gọi là “ Chấp trì danh hiệu”, nếu hạng lợi căn thì hoặc một ngày, chậm 

lắm là bảy ngày sẽ được Niệm Phật Tam Muội thì thấy được đức Phật A-di-đà. Thấy Phật 

A-di-đà thì thấy được mười phương chư Phật 

Pháp môn Trì danh niệm Phật là pháp môn dùng âm thanh làm phương tiện, nên dù 

niệm lớn hay nhỏ, hoặc niệm thầm cũng đều là âm thanh. Cho nên, chỉ có khi nói chuyện 

mới không thực hành được. Vì vậy, Bồ tát Giác Minh Diệu Hạnh có dạy:  

“Ít nói một câu chuyện 

 Nhiều niệm một câu Phật…”.  

 Vì thế ta phải bớt đi những duyên lăng xăng chung quanh để dành nhiều thời gian mà 

niệm Phật. Nếu lăng xăng tạp nhạp nhiều quá mà niệm Phật ít quá thì sẽ không đủ lực để 

lấn áp vọng tưởng, khó mà nhiếp tâm được. 

Sư Ông năm nay đã tròn 90 tuổi rồi, không biết sẽ dừng lại ở số 0 hay 1,2,3 gì đây. 

Đời người ngắn ngủi lắm, tất cả nên cố gắng tu hành để ra khỏi vòng sanh tử. Hôm nay 

nhân ngày đầu xuân, Sư Ông có lời nhắc nhở tứ chúng, ai nấy đều nên nhất tâm tinh tấn! 

---o0o--- 

5. Ngày xuân nói chuyện dịch kinh 

Tôi có quan  niệm, dịch không phải  để cho  mình  đọc  mà để cho  mọi  người  đọc.  Vì 

vậy nên khi dịch, tránh dùng văn tự cầu kỳ, bóng bẩy làm người đọc tụng khó hiểu. Tôi 

thường chọn  bản  văn chữ Hán của Ngài Cưu-Ma-La-Thập để dịch  vì  văn  nghĩa rất phổ 

thông, mạch lạc, dễ hiểu. Riêng những bản văn của Ngài Huyền Trang vì dùng nhiều từ 

ngữ triết lý sâu xa rất khó đoán định, phải nghiệm lắm mới thông suốt. Cho nên theo tôi, 

những  văn  bản  của  Ngài  Huyền  Trang  dùng  để  nghiên  cứu,  học  tập  hay  hơn  là  để  đọc 

tụng.  Tôi nghĩ rằng pháp của Phật sâu xa,  mầu  nhiệm,  vốn đã khó rồi  mà chúng ta còn 

dùng văn tự khó hiểu nữa thì làm sao người đọc lãnh hội được. Điều đáng lưu ý nữa là 

trong khi ngồi dịch, tâm mình phải theo âm vận, làm thế nào để đọc cho suông sẻ và nghe 

cho vui tai, nếu âm vận nghe trắc quá sẽ gây cho người đọc cảm giác khó chịu, mệt mỏi. 

Trước  đây,  Giáo  Hội  Tăng  Già  Nam  Việt  có  yêu  cầu  tôi  dịch  bộ  Phạm  Võng  cho 

những người thọ giới Bồ tát Bố Tát. Sau đó, cũng có vài vị Tôn đức cũng dịch, nhưng có 

lẽ  vì không để  ý đến âm  vận  nên  nhiều  người đã nhận  xét:  “ Nếu dùng để đọc tụng rất 

khó vì câu văn nghe trắc quá”. Cho nên, ở đây tôi phải nói thẳng: “ Phật pháp bất vị nhơn 

tình”,  nếu theo nhơn tình thì sẽ  hư  việc.  Ví  như  giới  luật nhà Phật,  nếu chìu theo nhơn 

tình thì đâu còn giới luật. Tuy rằng Phật pháp vốn không rời nhơn tình, đúng việc cũng 

phải tùy thuận nhơn tình. Thường thì trước khi dịch kinh, tôi chọn thời điểm thích hợp, 

tránh các chuyện chung quanh. Thí dụ như ngày nào không có Phật sự, giao tiếp thì phải 

bắt đầu từ 07giờ 30 sáng tôi  lên phòng riêng  làm  việc đến 12 giờ trưa  mới  xuống dùng 

cơm,  buổi chiều từ 14 giờ tới 18 giờ. Trước khi viết tâm mình phải thật vắng lặng, phải 

quán xuyến trước sau, thông suốt ý nghĩa. Tôi khởi sự dịch kinh năm 30 tuổi (1947). Bộ 

kinh Pháp Hoa được khởi dịch đầu tiên ở chùa  Kim Huê (thị trấn Sa Đéc)  Đồng Tháp, 

ngay nơi sanh quán của tôi. Sau đó, tôi dịch tiếp các bộ kinh Tam Bảo, Địa Tạng, Phẩm 

Phổ Hiền, Hoa Nghiêm, Đại Bát Niết Bàn, Đại Bát Nhã, Phạm Võng, Đại Bửu Tích… 

Tôi cũng có dịch cuốn Ngộ Tánh Luận của Tổ Bồ Đề Đạt Ma, đây là một trong mấy 

quyển của Ngài được ghi trong Tục Tạng để cho mọi người biết rằng, Tổ cũng để lại kinh 

sách chớ không phải chỉ có ngồi nhìn vách (cửu niên diện bích). Nên khi dịch quyển này, 

tôi cảm nhận như được sự trợ lực của oai thần Tam Bảo và sự hộ niệm của chư vị Tổ sư. 

Nên khi dịch và phân 32 đoạn xong, tôi sửng sốt vì con số 32 đoạn này ngẫu nhiên trùng 

hợp  với  con  số  32  chương  trong  quyển  kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  mà  Chiêu 

Minh Thái tử đời nhà Lương đã phân định từ ngàn xưa. 

Đối với người thọ trì đọc tụng, nên biết rằng, kinh Phật là Pháp Vương, phải hết sức 

trân trọng.  Ngày  xưa tiền thân đức Phật  muốn tu hành phải  xả thân  cầu đạo, ngày  nay, 

mọi việc tu hành được thuận lợi hơn nhiều vì có kinh sách chỉ đường mà chúng ta thờ ơ ỷ 

lại là điều đáng trách. Nếu người nào còn thích đọc tụng kinh chữ Hán hoặc chữ Pali thì 

phải học để thông hiểu được ý nghĩa lời Phật dạy hầu ứng dụng tu hành. Nếu không học 

được thì  nên đọc tụng bằng những bản kinh dã dịch ra Việt ngữ sẽ có lợi ích hơn. 

Chúng ta ngày nay không gặp Phật ra đời, nhưng gặp các vị Bồ tát cũng quý rồi, cộng 

thêm có kinh sách chỉ đường dẫn lối. Như vậy, muốn no thì phải ăn, muốn giải nghiệp thì 

phải thật sự tu hành, đừng chấp lỗi người khác, Phải tự soi xét lại mình, coi căn lành có 

lớn chưa, nguyện lực có tha thiết chưa, tu hành có chánh định chưa. Tu hành quan trọng 

là  ở  chỗ  không  dính  mắc,  có  như  vậy  mới  mong  thoát  khỏi  trần  lao  nghiệp  chướng  đã 

nhiều đời nhiều kiếp. 

Nhân  ngày sinh  nhật 02 tháng 09 Mậu Thìn (1988), tôi có cảm tác một bài thơ  như 

sau: 

“ Tuổi ngoài bảy chục gẫm nhơn sanh 

 Nhơn sanh vô nghĩa mãi trôi nhanh 

 Ăn uống, uống ăn, lo đại tiểu 

 Việc làm, làm việc, nhọc bại thành 

 Sống theo danh lợi phiền đắc thất 

 Chết để thịt xương ngán hôi tanh 

 Ân cần nhắn gởi chư thân hữu 

 Đạp phá cửa trần gấp chuyển nhanh “ 

---o0o--- 

Phần II  - KHAI THỊ PHÁP MÔN NIỆM PHẬT 

1. Tại sao lại niệm “ Nam mô A-mi - đà Phật ?”   

Sáu chữ hồng danh đây nguyên là Phạn âm (tiếng Thiên Trúc). 

Hai chữ đầu (Nam Mô) nguyên âm là Namo, ta quen đọc liền vần Nam mô, là lời tỏ 

lòng thành kính, có nghĩa là Quy y ( về nương) và Quy mạng  (đem thân mạng gởi về).  

Chữ thứ sáu (Phật) nguyên âm là Buddha (Bụt Đa hay Bụt Thô), ta quen đọc gọn là 

Phật, chỉ cho đấng hoàn toàn giác ngộ (Đấng Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác). 

Ba  chữ  giữa  (A  Mi  Đà)  là  biệt  danh  của  đấng  Cực  Lạc  giáo  chủ,  dịch  nghĩa  là  Vô 

Lượng  (Vô  Lượng  Quang,  Vô  Lượng  Thọ)  Như  trong  kinh,  đức  Bổn  Sư  tự  giải  thích 

rằng: “Đức Phật ấy, quang minh vô lượng, soi suốt các cõi nước ở mười phương không bị 

cách ngại. Đức Phật Ấy và nhơn dân trong nước của Ngài thọ mạng vô lượng vô biên  vô 

số kiếp “. 

Trong Quán Kinh nói : “ Nếu người chí tâm xưng danh hiệu của Đức Phật đây, thời 

trong mỗi niệm diệt được tôi sanh tử trong 80 ức kiếp và được vãng sanh …” 

Trong  Kinh Chư Phật Hộ Niệm  nói:  “Nếu  người  nghe danh  hiệu của Đức Phật đây 

mà chấp trì trong  một ngày đến  bảy  ngày,  nhất tâm  bất  loạn thời được thành tựu nhiều 

thiện căn phước đức. Đức Phật ấy và Thánh chúng sẽ hiện đến nghênh tiếp… “ 

Kinh  Văn  Thù  Bát  Nhã  nói:  “Nếu  người  chuyên  xưng  danh  hiệu  thời  đặng  chứng 

Nhất Hạnh Tam muội và chóng thành Phật…”. 

Xem như lời của Đức Bổn Sư Thích Ca, đấng chân thật ngữ phán trên đây, thời thấy 

rằng ba tiếng hồng danh của đức Giáo chủ Cực Lạc có những năng lực bất khả tư nghị. 

Muốn được kết quả to tát như lời trong kinh, hành nhơn phải chí tâm xưng niệm, và phải 

xưng niệm đúng âm vận, chớ không nên như người Pháp goi Chợ Lớn là Sôlông, hay Bà 

Rịa là Baria. 

Ba chữ A- mi- Đà nguyên là Phạn âm. Người Tàu đọc là A- mi- thô, và họ tụng xuôi 

là Á- mi -Thồ. Danh hiệu ấy tuyền qua xứ Việt ta bằng chữ Tàu, biên sẵn trong các pho 

kinh sách Tàu. Người Việt ta cứ theo lệ phổ thông, chữ đâu đọc đó nên đọc là A-di-đà. 

Như  đọc  Nã  Phá  Luân  để  kêu  Hoàng  đế  Napoleon  (Na-po-lê-ông),  cùng  đọc  Ba-Lê  để 

kêu kinh đô Paris (Pari). 

Với sự phiên âm bằng chữ Tàu, người Tàu đọc giống gần với nguyên âm,  mà người 

Việt ta đọc sai quá xa. Gía như ta gặp hoàng đế Pháp mà gọi ông ta là Nã Phá Luân  thời 

thật là đáng buồn cười. Với A-di-đà để gọi đức Giáo chủ Cực Lạc cũng theo lệ đó. 

Nhiều năm về trước, trong thời gian niệm Phật theo thông lệ Nam Mô A Di Đà Phật, 

khi chuyên nhiệm nhiều (mỗi ngày từ hai vạn câu trở lên), tôi bị sự chướng là trệ tiếng 

trong lúc niệm ra tiếng và lờ mờ trong lúc niệm thầm. Giữa lúc đó tiếng “Di” là chủ của 

sự chướng. Vì thế, tôi mới để ý đến chính âm vận của sáu tiếng hồng danh. Đồng thời lời 

của Tổ Vân Thê trong sớ sao nói: “ Hồng danh Nam mô A-mi-đà Phật toàn là tiếng Phạn, 

chuyên trì không quên, thời cùng với pháp trì chú của Mật tông đồng nhau”, lại thúc đẩy 

tôi vào sự khảo cứu. 

Với  vần  La  Tinh,  người  Anh  ghép  Amita,  mà  tôi  được  thấy  ở  bộ  Phật  Học  Đại  Tự 

Điển. 

Tôi  đem  ba  chữ  A-mi-đà  ra  hỏi,  thời  các  Sư  Tàu  cũng  như  Cư  sĩ  Tàu  đều  đọc  gằn 

từng tiếng một trước mặt tôi : A-mi-thô. 

Hai tiếng đầu “A”và “Mi” đã nhất định, và đồng thời quyết chắc đọc “di” là sai. Tôi 

còn thắc mắc ở tiếng thứ ba,  vì nếu dọc Amita như vần Anh, cùng A-mi-thô như người 

Tàu thời với tiếng Việt có hai điều bất tiện: 

1.      Nghe không nghiêm và không êm. 

2.      Khác với thông lệ từ xưa. 

Một học giả Bali và Phạn ngữ giải thích: chữ “đà”  của tàu dùng phiên âm Phạn ngữ 

có hai giọng: 

1.  Thô  như danh từ “Bụt Thô” mà người tàu đọc xuôi là “Bù Thồ”. 

 2.        Đa cũng như danh từ “Bụt Đa” (Buddha) 

Với giọng  “đa” để đọc chữ  “thô”,  nó mở đường cho tôi ghép 3 chữ  lại:  A-mi-đa  và 

theo cách đọc xuôi đánh dấu huyền: A-mi-đà. 

Ghép  luôn cả sáu tiếng  nam  mô  A-mi-đà  Phật, tôi  nhận thấy rằng tránh khỏi cái  lỗi 

quá khác với nguyên Âm, dù vẫn chưa được  hoàn toàn, nhưng có thể gọi là nhiều phần 

đúng và không quá cách biệt với cách đọc phổ thông theo cổ lệ, vì trong sáu tiếng đây chỉ 

có đổi “di” thành “mi” mà thôi. 

Sau khi tham cứu như trên xong, tôi bắt đầu chuyên chí niệm Nam mô A-mi-đà Phật, 

và cũng bắt đầu từ đó tôi liền nhận được kết quả. 

1.      Sáu tiếng hồng danh đây nổi rõ nơi tai cũng như nơi tâm, khác hẳn sự mờ mờ  

lọt sót của tiếng “di” trong thời trước. 

2.      Khi niệm ra tiếng, từ năm ngàn câu mỗi thời trở lên, môi lưỡi càng lúc càng 

nhại,  càng chuyên,càng  lanh.  Khác  hẳn sự trệ  môi cứng  lưỡi của  những  ngày  niệm 

khi xưa. 

3.      Niệm ra tiếng với A-mi khỏe hơi hơn niệm ra tiếng của A-di khi trước, nhờ  

vậy mà mỗi thời niệm được lâu và nhiều. 

Người  chuyên  niệm  danh  hiệu  của  Phật,  tầng  cấp  đầu  tiên  là  đến  mức   bất  niệm  tự 

 niệm,  hay  niệm lực tương tục.  Nếu khi niệm mà bị trệ, và tiếng Phật lại lờ mờ không nổi 

rõ nơi tâm thời khó mong được kết quả trên. Còn  nếu trái lại thời mới có hy vọng đến 

đích. 

Biết rằng  niệm  A-mi-đà  được  nhiều phần đúng  với  nguyên  âm,  nó sẽ đem   đến cho 

mình cái  mãnh  lực bất tư nghì,  diệt vô số kiếp tội thành đại thiện căn phước đức giống 

như pháp trì chơn ngôn (thần chú) của Mật tông mà Tổ Vân Thê đã phán. Nó sẽ đưa mình 

đến mức bất niệm tự niệm, vì tiếng niệm không bị trệ lụt và nổi rõ nơi tâm. Nhất là niệm 

A-mi-đà được khỏe hơi, nhờ đó nên được niệm lâu và nhiều. Niệm Phật được thuần thục 

là  nhờ  niệm  nhiều  câu,  nhiều  giờ  và  tiếng  niệm  nhấn  rõ  nơi  tâm.  Và  mức  bất  niệm  tự 

niệm đây là phần bảo đảm vãng sanh Tịnh Độ cho người chuyên niệm. Tôi tin rằng niệm 

gần với nguyên âm, tức là gần đúng với thật danh của Đức Giáo chủ Cực Lạc, tất dễ được 

tương ưng và chóng được cảm thông với Phật. Và tôi đã tự cảm thấy có lẽ đúng như thế. 

Nhưng trong kỳ kiết thất 49 ngày ở tịnh thất nơi chùa Linh Sơn Cổ Tự, một hôm tôi 

bỗng có ý nghĩ: “Mình dù thiển trí bạc đức, song cũng là người tai mắt trong Tăng giới, 

và cũng có đôi phần uy tín đối với gần xa, riêng mình tự tu đã đành không ngại gì, song 

rồi đây, tất có người tin tưởng nơi mình, mà họ sẽ tự noi theo chỗ làm của mình, nghĩa là 

họ sẽ niệm Nam mô A-mi-đà Phật. Một người như thế, lần lần sẽ có nhiều người như thế, 

tất sau này khó khỏi đôi điều thắc mắc: 

1.      Bàng quang sẽ cho mình lập dị, riêng phái, phá sự đã phổ thông của cổ lệ. 

2.      Đem sự ngờ vực cho người đã niệm A-di khi những người này chưa hiểu thế  

nào là A-di và thế nào là A-mi. Và sự ngờ là điều rất chướng của pháp môn niệm Phật 

Tôi tự giải thích:  “ Cổ lệ đã sai thời sự sửa đổi là điều cần(tôi tự sửa đổi riêng tôi). 

Mình không có quan niệm lập phái riêng hay lập dị, thời cũng không ngại gì với chuyên 

thị phi phê bình của bàng quan”. Và với sự ngờ của những người chưa nhận chơn, sẽ giúp 

họ tìm tòi khảo cứu, nhờ tìm xét họ sẽ thấu rõ sự sai với đúng, và họ sẽ thâu hoạch được 

kết quả tốt cũng như mình. 

Mặc dù tôi tự giải thích với tôi như thế, nhưng trong thâm tâm vẫn mãi băn khoăn gần 

suốt ngày. 

Chiều hôm ấy, khi đứng dựa cửa sổ ngó mong về phía mặt trời sắp lặn, tôi bỗng thấy 

chữ  A-mi  nổi  bật giữa khung trời  xanh sáng, gần như chữ điện ở trước cửa của   những 

hiệu buôn chiếu sáng trong đêm. Tôi thử ngó qua hướng khác thời không thấy, khi ngó 

trở lại hướng Tây thời chữ A-mi vẫn nổi y nơi chỗ cũ, khổ chữ lớn lối bốn tất Tây bề cao, 

và hiện mãi đến trên 30 phút mới ẩn.. 

Tối hôm ấy,  tôi chiêm  bao thấy  mình đi  vào một  khu  vườn cây cao cảnh đẹp.  Giữa 

vườn, một dãy nhà cất theo kiểu trường học, và nghe rõ trong ấy một người xướng và số 

đông người hòa: Nam mô A-mi-đà Phật! Tôi tự bảo: “Ủa lạ! Câu Nam mô A-mi-đà Phật 

tưởng là chỉ của riêng mình cải cách, riêng mình tín hướng và riêng mình chuyên niệm. 

Bất ngờ ở đây, người ta cũng đồng niệm như vậy rồi”. Tôi đứng dừng trước ngõ trường 

chăm chú nghe xướng hòa như thế hơn 10 lần mới choàng tỉnh. Bấy giờ mới biết là mình 

nằm mơ. 

Do hai điềm trên đây (chữ A-mi hiện giữa trời và chiêm bao nghe xướng hòa nam mô 

A-mi-đà  Phật),  bao  nhiêu  nổi  thắc  mắc  và  băn  khoăn  nơi  lòng  tôi  đều  tan  rã  như  khối 

tuyết dưới ánh nắng trưa hè… 

Từ  hồi  nào,  dù  với  hàng  đệ  tử,  tôi  chưa  từng  bảo  ai  bỏ  niệm  A-di  mà  niệm  A-mi. 

Song,  do  ảnh  hưởng  ngấm  ngầm  mà  lần  lần  có  một  số  đông  người  xuất  gia  cũng  như 

hàng tại gia  niệm  A-mi-đà. Đó phải chăng  là do cơ duyên thời tiết nó nên  như thế! Và 

cũng vì cớ ấy mà hôm nay có bài thuyết minh và tự thuật này. 

Tôi viết bài này chỉ với mục đích gíup thêm sự nhận chơn về câu Nam mô A-mi-đà 

Phật cùng lịch sử của nó, cho các bạn đồng tu đã chuyên niệm như thế. Và bài này cũng 

chỉ truyền bá trong phạm vi các bạn đây thôi. 

Tôi xin khuyên nhắc các bạn, đối với những vị đã quen niệm hay đã sẵn tín tâm nơi 

câu Nam mô A-di-đà Phật, nhất là người ở trong hoàn cảnh thiếu tiện lợi, các vị nên để 

yên cho các vị ấy niệm theo sự phổ thông cổ lệ để tránh sự ngoại chướng cho họ và cho 

họ khỏi sự do dự trên đường hành trì mà họ có thể vướng phải 

---o0o--- 

2. Tọa thiền niệm Phật  

Trong bài tựa Phạm Võng Bồ Tát giới có dạy rằng: 

“ Sắc trẻ không dừng, dường như ngựa chạy 

 Mạng người vô thường, mau hơn nước dốc 

 Ngày nay dù còn khó bảo ngày mai”  

“Đại chúng! Mỗi người nên nhất tâm cần cầu tinh tấn, chớ biếng nhác trễ lười, phóng 

túng ngủ nghỉ; ban đêm phải nhiếp tâm niệm Phật tham thiền, chớ dể thời gian luống qua 

vô ích mà sau này phải ăn năn…” 

Nhưng phàm muốn làm việc gì cho được lợi ích, chúng ta cần phải “ biết làm”. Việc 

ở đây  muốn  y chỉ  lời dạy  nhiếp tâm  niệm Phật, tham thiền.  Lẽ tất nhiên,  chúng ta phải 

biết làm sao để nhiếp tâm niệm Phật, tham thiền cho trúng cách, đúng phương pháp, tức 

là biết cách tọa thiền niệm Phật. 

Vậy  trước  khi  học  về  phần  thực  hành,  chúng  ta  nên  hiểu  sơ  qua  về  mục  đích  của 

phương pháp tọa thiền. 

---o0o--- 

A. Mục đích của phương Pháp tọa thiền. 

Tọa  thiền  là  một  phương  pháp  rất  thông  dụng,  chẳng  những  trong  đạo  Phật  mà  ở 

ngoại đạo cũng vẫn có từ xưa. 

Tọa thiền tức là ngồi để tham cứu một vấn đề gì. Thế nên, tọa thiền không phải là một 

phương pháp chứng quả thành đạo, mà là một trong vô lượng phương tiện giúp cho thân 

được  an,  để  cho  tâm  không  loạn  và  được  chánh  niệm  chánh  quán.  Ngoại  đạo  chỉ  chú 

trọng nơi thân mà không để ý đến tâm, trong khi thật ra, tâm mới là phần chánh, đáng chú 

trọng hơn cả. 

---o0o--- 

B. Phương pháp tọa thiền. 

Phần này chia làm ba: 

1.        Điều thân: 

Thân lúc nào cũng làm duyên trợ cho tâm . Thế nên, nếu thân có những cử động thô 

thiển, khí lực sôi nổi, và lẽ tất nhiên tâm ý sẽ phù động, do đó khó mà nhập định được. 

Cho nên, trước khi tọa thiền, cần phải điều hòa thân. Vậy phải điều hòa thân bằng cách 

nào ? 

a.  Phải điều dưỡng sự ăn uống:  Sự ăn uống đối với thân rất hệ trọng, vì bệnh thường 

phát  sinh  do  nơi  sự  ăn  uống.  Có  những  thực  vật  hạp  với  cơ  thể  người  này,  nhưng  lại 

không thể hạp với người kia, và trái lại. Dù sao, không nên dùng những thứ có dầu mở 

nhiều,  tránh  những  chất  hăng,  kích  thích  thần  kinh  như  càfé  đậm,  rượu,  trà  đậm,  thuốc 

hút v.v… mà chỉ nên dùng những món ăn sơ sài trong sạch. 

Trước giờ tọa thiền không nên ăn quá no mà chỉ ăn vừa đủ,vì nếu ăn quá no sẽ làm 

mệt dạ dày,  ngồi không  yên ổn. Không ăn chiều,  lẽ tất nhiên  là thích   hợp đặc  biệt với 

việc tọa thiền niệm Phật. 

b.  Y phục:  Trước khi tọa thiền, phải tắm rửa cho thân thể được sạch sẽ để tránh khỏi 

ngứa ngấm trong người. Sau đó, trời lạnh thì mặc áo ấm, trời nóng thì dùng y phục mỏng, 

rộng rãi và sạch sẽ. Đai lưng (lưng quần) lúc nào cũng phải nới rộng ra. 

Những điều trên đây giúp cho sự hô hấp dễ dàng và không bị lay chuyển bởi thời tiết. 

c.  Giữ thân cho được ngay thẳng và vững vàng: (Nghĩa là làm thế nào mà khi quên 

nó, không nghiêng ngã hay lay động). Muốn được như vậy, chỉ có cách duy nhất là ngồi, 

vì đi, đứng hay nằm không thể đạt được mục đích vừa nói trên . 

Nhưng  nếu  ngồi  mà thòng  hai chân  xuống,  thì khi quên, thân  lại  cũng không  vững. 

Hơn nữa lúc ở trong nhà, thất có bàn, ghế, giường v.v… thì không nói làm chi, nhưng khi 

ra ngoài vườn tược, đồng ruộng hay đến núi rừng để tọa thiền, khó tìm ra chỗ ngồi có thể 

thòng chân xuống được dễ dàng 

Thế nên, chỉ có cách rút chân xếp bằng lại,  là giúp cho chúng ta ngồi ngay thẳng và 

vững vàng mà thôi. 

d.  Cách ngồi:  Có nhiều cách ngồi mà hành giả cần phải chọn lựa cho thích hợp với 

mình. 

*  Toàn  già  (cũng  gọi  là  kiết  già  hay  Kim  Cang  tọa):  Gác  bàn  chân  trái  lên  đùi  bên 

mặt, gác bàn chân mặt lên bàn chân trái, gót hai bàn chân đều phải sát vào bụng. 

* Bán già, có hai cách:  

-   Hàng  ma  tọa:  gác  bàn  chân  mặt  trên  đùi  bên  trái  (như  Ngài  Văn  Thù  Sư  Lợi  Bồ 

Tát). 

-  Kiết tường tọa:  gác bàn chân trái lên đùi bên mặt (như Ngài Phổ Hiền Bồ Tát). 

Trong  ba  cách  ngồi,   khi  ngồi  phải  tập  cho  đầu  gối  sát  xuống  chiếu  như  nhau,  hai 

mông cùng chịu đều như nhau thì mạch máu không bị cấn, chân không bị tê, cũng không 

nên dùng nệm quá dày. Một điều nên để ý, là thường lúc ban sơ, khi vừa ngồi kiết già hay 

nghe một chân nặng, một chân nhẹ. Để sửa chữa khuyết điểm đó, chỉ có một cách là dùng 

hai tay chống xuống chỗ ngồi để  nâng toàn thể thân  lên và hạ  bên chân  hay   mông  nhẹ 

xuống trước,  bên  nặng xuống sau,  đôi ba  lần thì  hai chân  hoặc hai  mông sẽ đều,  không 

còn cảm tưởng nặng nhẹ nữa. 

 Tay: Hai bàn tay để ngửa,  bàn tay mặt đặt trên bàn tay trái,  vừa sát bụng và để nhẹ 

trên hai bàn chân, hai đầu ngón tay cái đâu lại (Tam Muội ấn) 

Phương pháp để  bàn tay  như  vậy, theo cổ đức nói,  làm cho điện  lực trong thân  lưu 

thông đều đặn, không biến thoát ra ngoài, giúp cho Tâm dễ an ổn. 

 Lưng: Tay chân đều đâu vào đó rồi, phải lay chuyển thân thể độ ba, bốn lần cho được 

ung  dung  và  phải  giữ  xương  sống  ngay  thẳng,  chẳng  khác  nào  một  cây  cột  đối  với  cái 

nhà. Nếu cột xiêu thì nhà đổ vậy. 

 Đầu, cổ: Đầu và cổ cũng phải giữ cho ngay, nhưng không được ngước thẳng quá 

 Mắt: Mắt hơi nhắm lại, để chỉ còn thấy tướng trắng hay sáng bên ngoài mà thôi, đừng 

mở hẳn sẽ tán loạn; mà cũng đừng nhắm hẳn sẽ bị hôn trầm. 

 Miệng:  Miệng phải ngậm lại, chót lưỡi để trên chân rằng hàm trên, răng phải để cho 

thong thả, đừng cắn cứng lại, nhờ đó hơi thở sẽ nhẹ nhàng. 

2.        Điều tức: 

Khi thân đã  nghiêm chỉnh rồi, bấy giờ hành giả mới bắt đầu thở ra nhẹ nhàng 

nhưng cho dài, tâm nghĩ tất cả ô trược trong thân đều tựa theo không khí mà ra ngoài 

hết. Đến khi hít vô cũng phải nhẹ nhàng và cho dài, nghĩ bao nhiêu điều thanh tịnh bên 

ngoài đều vào trong hết. 

Làm  như  vậy  được  hai  ba  lần  hay  đến  năm  bảy  lần  nếu  cần,  cho  trong  thân  được 

khoan khoái. Sau đó phải giữ hơi thở nhẹ nhàng thong thả, suông êm, dài ngắn cho quân 

bình. 

Nên để ý, khi điều hòa hơi thở hành giả thường gặp hai lỗi sau: 

a.       Phong tướng: tức là hơi thở ra hít vào, nghe có tiếng gió, do vì hơi thở quá mạnh. 

b.      Suyễn tướng:  tức là tuy thở ra  vào không nghe tiếng, nhưng lại gấp rút hoặc rít 

sáp không thông. 

Nếu khi ngồi tĩnh tọa mà thấy hai tướng trên đây, đó là triệu chứng tâm không được 

an định. 

Nếu  khéo  điều  nhiếp,  dùng  sổ  tức  thở  ra  hít  vào  thong  thả,  ít  lâu  sẽ  thuần  thục,  tự 

nhiên  hơi  thở  sẽ  điều  hòa,  huyết  mạch  được  lưu  thông,  trong  người  sẽ  được  ung  dung 

khoan khoái. 

Thế nên, điều hòa hơi thở là một công phu hệ trọng đối với phép tĩnh tọa. 

3.       Đ iều tâm:  

Trước khi tọa thiền, hành giả có phát tâm trước, hoặc sổ tức, hoặc quán bất tịnh, 

hoặc niệm Phật v.v… 

Nếu  đã  phát  tâm  niệm  Phật,  thì  hành  giả  phải  nghĩ  Ta-  bà  ngũ  trược,  nhớp  nhơ,  là 

nguồn gốc của  muôn  ngàn thống khổ,  nơi thân  và  hiện cảnh,  phải  làm thế  nào thoát  ly 

cho được, tức là phải yểm ly (chán nản) sanh tử nơi Ta bà mà cầu sanh về Cực Lạc. 

Hành giả nhớ ngay đến cảnh Cực Lạc thuần vui không khổ, có đủ thắng duyên, thắng 

cảnh trợ  lực cho hành giả  mau thành Phật quả,  quảng độ chúng sanh,  đến   đức Phật A- 

Mi-  Đà  tướng  hảo  quang  minh,  lúc  nào  cũng  duỗi  lòng  từ tiếp  dẫn  chúng  sanh  về  Cực 

Lạc quốc. 

Lúc bấy giờ,  hành giả    khởi niệm câu dài “ Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới 

Đại từ Đại bi tiếp dẫn Đạo sư A- Mi- Đà Phật”,  rồi lần lần thâu ngắn lại còn bốn chữ “ A 

Mi- Đà Phật” lúc đầu niệm lớn, sau niệm thầm để nhiếp tâm cho an trụ vào đó. Khi niệm 

ra tiếng hoặc thầm, đều cần thiết là phải niệm cho tiếng nổi rõ trong tâm chậm rãi, tâm ý 

nghe rõ, nhận rõ từng tiếng, từng chữ, tức là “ Quán trí hiện tiền”. Nếu không tâm sẽ tạp 

niệm  (tán loạn), hay ngủ gục ( hôn trầm).Nếu tán loạn, không rõ, lơ là hay khi hôn trầm 

muốn đến, hành giả phải cử tâm ngay bằng cách chú ý đến câu niệm Phật. 

Có khi hành giả cố gắng kiềm tâm, nhưng tâm vẫn chạy và nếu tâm chạy mãi, thì có 

cách phải niệm Phật và nghĩ ở hai đầu ngón tay cái, đầu hai ngón chân cái hoặc nghĩ ở 

nơi cái rún mà niệm. 

Làm như vậy, thần kinh hệ sẽ hạ xuống, tức là cái tâm sẽ hạ xuống mà bớt tán loạn. 

Còn nếu bị hôn trầm thì phải nghĩ ở đỉnh đầu hay ở trán mà niệm thì sẽ hết, vì ý chí 

phấn khởi. 

Hoặc hành giả có thể niệm theo phương pháp “ Thập niệm ký số”, là khi niệm Phật, 

phải ghi nhớ rành rẽ từ một đến mười câu, hết mười câu liền trở lại một, cứ như thế xoay 

vần mãi. Nhưng phải niệm trong vòng mười câu mà thôi, không được hai mươi, ba mươi 

câu, lại không nên lần chuỗi vì dùng tâm ghi nhớ. Có thể phân làm hai đoạn từ một đến 

năm, từ sáu đến mười. Hoặc còn thấy kém sức lại chia ra làm ba hơi, từ một đến ba, bốn 

đến sáu, bảy đến mười. 

Cần để ý:  niệm nhớ và nghe phải rõ ràng, vọng niệm mới không xen vào được. Dùng 

phép này lâu sẽ được nhất tâm. 

Điều tâm là pháp môn tu chủ chánh. Nếu có sự biến chuyển nơi thân, không nên để ý 

đến, mà phải chuyên gìn chánh niệm. 

---o0o--- 

C. Phương Pháp giải tọa (xả thiền) 

Khi xả thiền, hành giả làm ngược lại tất cả. nghĩa là trước hết phải xả nơi tâm, kế xả 

nơi tức và sau cùng là xả thân. 

1.  Xả tâm:  Hành giả phải nhớ lại, coi hiện giờ mình ngồi ở chỗ nào, nãy giờ mình 

làm gì, nhớ coi mình có tán loạn hay hôn trầm không, và dù có hay không, cũng vẫn hồi 

hướng công đức về Tây Phương để trang nghiêm Tịnh độ. 

2.  Xả tức: Sau khi xả tâm xong, hành giả mở miệng thở ra vài hơi thật dài để cho 

khí nóng trong người giảm bớt, và để hồi phục lại trạng thái bình thường như trước khi 

tĩnh tọa. 

3.  Xả thân: Tâm, tức đều xả xong, lúc bấy giờ hành giả se sẽ giao động nơi lưng và 

cổ. Khi mạch lạc chạy đều, từ từ duỗi hai tay ra, lấy hai bàn tay xoa nhè nhẹ với nhau, rồi 

xoa lên mắt. Sau đó uốn lưỡi một vài lần và nuốt chút nước miếng. 

Tay và mắt xả xong, đến lượt hai chân. Trước hết phải lấy tay xoa hai bắp vế, rồi tháo 

lần lần hai chân ra, thoa hai bắp chuối và hai bàn chân. Khi nghe hai chân nóng hết rồi, 

hành giả chuyển động nhè nhẹ toàn thân rồi đứng dậy, đi tới đi lui. 



D. Những điều cần thiết để tọa thiền có kết quả. 

Hôn trầm, ngủ nghỉ là một chướng ngại trong việc tu thiền, thế nên nơi thân phải bớt 

ngủ nghỉ. 

Phật  dạy  đầu  hôm  cuối  đêm  thì  tham  thiền,  nửa  đêm  thì  tụng  kinh  để  tự  tiêu  tức, 

nhưng nếu mình không kham nổi thì nên bớt sự ngủ nghỉ. Ban đêm chỉ nghỉ ba canh, từ 

11giờ đến 04 giờ sáng thôi, đó là lời dặn dò của cổ đức vậy. Còn nơi tâm thì phải có sự 

điều nhiếp theo hai cách dưới đây: 

1.      Không niệm tham dục. 

2.      Không niệm sân hận. 

Nếu thực hành hai cách này mà không đắc lợi trên đường chánh định,  hành giả phải 

kiểm điểm  lại  nơi tâm coi sanh tội  lỗi chi không.  Hằng ngày phải  nói  lời dịu dàng,  hòa 

nhã  cho  tâm  lắng  xuống.  Đối  với  người  và  vật,  giữ  cho  tâm  mát  mẻ  và  luôn  luôn  nhẹ 

nhàng. 

Ngoài giờ tĩnh tọa, phải giữ câu niệm Phật không rời tâm.Tâm tương ưng với chánh 

định thì phát ra khinh an, trong thân sẽ thấy khoan khoái. Thân tâm hiệp nhất, thân cảnh 

không hai. 

Lúc  bấy  giờ  hành  giả  ở  trong  định  vắng  lặng  sẽ  thấy  thân  tướng  Phật,  nghe  Phật 

thuyết pháp và những cảnh giới nhiệm mầu không sao kể xiết… Đó là tướng niệm Phật 

thiện căn phát hiện do công phu tọa thiền niệm Phật mà thành công vậy. 

---o0o--- 

3. Yếu chỉ pháp trì danh niệm Phật 

 (Bài thuyết pháp đầu tiên tại chùa Vạn Linh, (núi Cấm) ngày 23/11/2003 Quý Mùi) 

Nhân  dịp  đạo  tràng  Vạn  Linh  tổ  chức  khóa  niệm  Phật  trong  bảy  ngày,  kể  từ  ngày 

Khánh  Đản Đức Phật A Di Đà 17/11  đến 24/11  Quý  Mùi.  Do  nhân duyên  này,  tôi đến 

đây  cùng  tất  cả  quý  vị  nói  một  vài  điều  liên  quan  đến  Pháp  môn  niệm  Phật.  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni ra đời cách đây hơn 2.500 năm, chỉ vì một mục đích duy nhất là muốn 

cho  tất  cả  mọi  người,  tất  cả  chúng  sanh,  cũng  như  muốn  cho  tất  cả  chúng  ta  hiện  nay 

thoát khỏi vòng sanh tử luân hồi, được giải thoát, an vui, tự tại. Vì sanh tử  luân hồi là tất 

cả những sự khổ. Nghĩa là từ phàm phu mê muội này mà tu hành lên thành các bậc Thánh 

giác ngộ, giải thoát tự tại. 

Đức Phật Thích Ca ra đời, Ngài dạy rất nhiều pháp môn tu hành để giải thoát, trong 

những pháp môn đó có  pháp môn Tịnh độ.  Tu tập theo pháp môn này, sau khi bỏ báo thân 

ở nơi cõi trược uế được sanh về cõi thanh tịnh, trang nghiêm gọi là Tịnh độ. Còn cõi Ta 

bà này Đức Phật gọi là uế độ, cõi của dơ xấu, của khổ não. 

Trong  những  pháp  môn  sanh  về  cõi  trang  nghiêm  Tịnh  độ  đó,  có   pháp  môn  niệm 

 Phật,  gọi là tưởng Phật. Nghĩa là mình nhớ, lấy trí tưởng tượng của mình để làm sao cho 

hình tuợng Phật hiện ra. Cũng như mình thích hình tượng nào đó (như hình tượng Phật A 

Di Đà là tu về pháp môn Tịnh độ), rồi nhớ nơi hình tượng đó để niệm làm sao trong trí 

tưởng  của  mình  hiện  ra  hình  tượng  đúng  như  mình  nhìn  thấy,  gọi  là  pháp  môn   Tưởng 

 Phật Niệm Phật .  

Lại có pháp môn gọi là  Quán Phật niệm Phật.  Pháp môn này nghĩa là không thấy nơi 

hình tượng Phật, mà do trong kinh đức Phật Thích Ca Mâu Ni tả hình tướng tốt đẹp trang 

nghiêm của Đức Phật A Di Đà, rồi mình nhớ lại những lời Đức Phật Thích Ca đã tả, đã 

dạy trong kinh để quán tưởng làm sao có hình tượng đó hiện ra trong trí của mình. Đó là 

cách thứ hai về niệm Phật. 

Thứ ba là đức Phật A Di Đà  có danh hiệu là A Di Đà. Chúng ta nghe nói đến danh 

hiệu  Phật  A  Di  Đà,  chúng  ta  nhớ  và  niệm  cho  thuần,  đó  gọi  là  phương  pháp   Trì  danh 

 niệm Phật.  

Mấy  hôm  nay  huynh đệ đã thực  hành  niệm Phật. Mỗi thời  đều  niệm  “Nam  Mô A- 

Di- Đà Phật”, đó là tu theo pháp môn Trì danh niệm Phật. Về kinh, theo lời dạy của đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni nói đến pháp môn này, thì quan trọng nhất là Phật thuyết A- Di- 

Đà Kinh, thường gọi tắt là kinh A Di Đà mà chúng ta đang tụng, trong đó, đức Phật dạy 

về pháp môn Trì danh niệm Phật. 

Đầu tiên, đức Phật Thích Ca Mâu Ni gọi  ngài Xá Lợi Phất để chỉ dạy rằng:  “ Cách 

đây qua phương Tây, trải qua mười muôn ức cõi Phật có cõi nước tên là Cực Lạc, trong 

cõi Cực Lạc đó đức Phật A Di Đà, hiện tại Ngài đang thuyết pháp”. Trước hết, đức Phật 

Thích Ca giải thích tại sao cõi nước đó gọi là Cực lạc? có tên Cực Lạc?  Đức Phật giải 

thích: “ Cõi Cực Lạc không có tất cả các sự khổ, mà người ở đó thường hưởng những sự 

vui, do đó nên gọi là Cực Lạc,  nghĩa là cõi vui tột bậc”. Tại sao gọi là cõi vui tột bậc ? 

Đức  Phật  diễn  tả:  “  Nơi  cảnh  của  cõi  Cực  Lạc  gồm  cả  những  hàng  cây  báu,  thành  núi 

báu, lan can, bao lơn báu. tất cả đều dùng kim ngân, lưu ly, pha lê… làm thành. Cho nên, 

cõi đó gọi là Cực Lạc”. Ở cõi Cực Lạc, nhiều nơi có những ao báu. Tại sao gọi là ao báu? 

Vì những ao đó chẳng những rộng lớn mà nó làm thuần bằng kim ngân, lưu ly, xa cừ, mã 

nãov.v… để  xây thành. Dưới đáy  ao có cát vàng  huỳnh kim,  nước ao đầy đủ tám  công 

đức. Do đó nên gọi là Cực Lạc. 

Cõi  Cực  Lạc  ngày  và  đêm  trên  trời  (tức trên  hư  không)  rơi  xuống  những  bông  hoa 

báu. Chúng ta ở đây, trên trời rơi nước xuống gọi là mưa. Ở Cực Lạc thế giới, trên trời rơi 

xuống  những hoa báu.  Những  hoa đó,  ai thấy đều vui, đều thích nen gọi  là Mạn Đà La 

hoa, và vì trên trời rơi xuống nên gọi là Thiên Mạn Đà La hoa. 

Sinh hoạt của người ở Cực Lạc thế giới nhiều việc chứ không phải một việc. Cõi đó 

đất bằng hoàng kim, nó tương tự như vàng 9999 ở đây. Hai việc trên, Phật Thích ca Mâu 

Ni chỉ nói tóm tắt. Nhưng ở các kinh khác, nói Cực Lạc thế giới có chỗ cõi đất bằng lưu 

ly, không phải chỉ một thứ hoàng kim. Đất của chúng ta ở đây bằng đất cát, sình bùn dơ 

bẩn; đất ở cõi nước Cực Lạc như vậy sạch sẽ. Từ sáng sớm,  họ lựa những bông hoa rơi 

xuống, hoa nào đẹp nhất đựng trong vạt áo đi cúng dường mười phương Chư Phật (trong 

kinh nói cúng dường mười muôn ức Chư Phật không phải ít). Đến gìờ ăn, các vị đó trở về 

đúng bữa không có trễ, ăn xong rồi đi kinh hành v.v… Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới 

thiệu cho chúng ta việc sinh hoạt của người nơi cõi Cực Lạc tóm tắt như vậy. 

Nhưng nếu mình suy nghĩ, thì thấy những vị nơi cõi Cực Lạc đối với mình thì họ đều 

thành  bậc Thánh  hết. Vì sao nói thành  bậc Thánh? Bởi  vì thần thông tự tại,  họ đi cúng 

dường  Chư  Phật  mười  phương  rồi  về  rồi  về  đến  cõi  mình  mà  không  trễ  bữa  ăn.  Các 

huynh đệ nên suy nghĩ, mình ở đây tốc độ mau nhất là gì ? chỉ có một là ánh sáng, hai là 

điện. Đó là tốc độ mau  nhất mà các nhà khoa học nói.  Có nhiều  hành tinh, ánh sáng từ 

hành tinh đó đến trái đất phải trải qua  nhiều  năm  ánh sáng  mới  đến được (những  hành 

tinh mà các nhà khoa học nói vẫn còn nằm trong phạm vi cõi Ta bà này thôi). 

Nhưng ở Cực Lạc, đem hoa cúng dường mười phương chư Phật(quốc Độ khác nhau) 

mà đi và trở về nước không trễ bữa ăn, thì biết thần thông tự tại đến bậc nào (nó có thể là 

ngàn triệu lần mau hơn tốc độ ánh sáng; hàng triệu, hàng tỷ lần mau hơn tốc độ của điện). 

Vậy Phải đến bậc Thánh mới có thần thông tự tại như vậy, thân phận phàm phu làm sao 

có được thần thông tự tại đó được. Cho nên, ở cõi Cực Lạc toàn những bậc Thánh. Vì thế 

ai cũng mong về cõi đó. 

Ở đây,  là  người phàm phu,  ai rồi  cũng  bỏ thân  này. Như tôi già rồi cũng phải  chết, 

quý Phật tử cũng vậy, cũng già cũng chết. Có nhiều người không đợi đến già  mà chết trẻ, 

chết rồi lại luân hồi có thân kế. Từ  nơi phàm phu sanh về  Cực Lạc tất nhiên thành bậc 

Thánh. Điều đó là ưu điểm bậc nhất trong các phương pháp Phật dạy từ phàm phu lên bậc 

Thánh. 

Như chúng ta chuyên niệm Phật thế này, một hoặc hai, hoặc năm năm, mười năm thì 

từ phàm phu có thể lên bậc Thánh chỉ trong một thời gian ngắn. Tất nhiên, đó là ưu điểm 

nhất của pháp môn Tịnh Độ. Nếu như tu những pháp môn khác phải trải qua nhiều năm, 

nhiều kiếp,  nhiều thân  mới thoát được.  Ở đây,  phàm phu  mà đến được Tu  Đà  Hoàn đã 

không phải dễ, dù Tu Đà Hoàn chỉ là bậc Thánh nhỏ, không phải là bậc Thánh lớn. 

Sau khi giải thích các ưu điểm của thế giới Cực lạc như vậy, đức Phật Thích ca Mâu 

Ni giới thiệu đức Phật A Di Đà hiện tại đang ở cõi Cực Lạc. Thọ mạng đức Phật A Di Đà 

vô lượng vô biên A tăng kỳ kiếp. Nhân dân ở đó cũng đồng thọ mạng như vậy, cũng vô 

lượng,  vô biên A tăng kỳ kiếp. Cho nên,  mình còn gọi Phật A Di Đà là  Vô Lượng Thọ 

Phật. Vô Lượng Thọ là sống lâu vô lượng vô biên a tăng kỳ kiếp. Phật Thích ca giải thích 

danh hiệu Phật A Di Đà còn một nghĩa nữa là Vô Lượng Quang, vì thân đức Phật Di Đà 

luôn  luôn  tỏa  sáng  chiếu  khắp  cả  mười  phương  không  chướng  ngại,  do  đó  gọi  là  Vô 

Luợng Quang. 

Danh từ A Di Đà có hai nghĩa :  Vô Lượng Quang  và  Vô Lượng Thọ.  

Vô  Lượng  Quang  có  nghĩa  là  ánh  sáng  của  Phật  A  Di  Đà  tỏa  khắp  mười  phương 

không phải như ánh sáng đức Phật Thích Ca. Trong kinh nói ánh sáng thân Phật Thích Ca 

Mâu Ni (ra đời ở nơi thế giới của mình đây) chỉ có mấy tầm thôi (ánh sáng thường chứ 

không  phải  áng  sáng  thần  thông).  Còn  ánh  sáng  của  Phật  A  Di  Đà  chiếu  khắp  mười 

phương. Do đó gọi là Vô Lượng Quang. 

Về thọ mạng thì tuổi thọ vô lượng,  vô biên A tăng kỳ kiếp, cho nên có nghĩa là Vô 

Lượng Thọ. 

Đức Phật Thích Ca lại sợ mình thắc mắc về thọ mạng của Phật A Di Đà là vô lượng 

vô biên A tăng kỳ kiếp. Đức Phật A Di Đà khi thành Phật ở cõi Cực Lạc, tính đến thời 

điểm đức Phật Thích ca nói pháp được bao lâu rồi ? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni tự nói 

Đức Phật A Di Đà từ khi thành Phật ở cõi Cực Lạc, tính đến thời điểm đức Phật Thích ca 

nói pháp giới thiệu về Ngài thì đã mười kiếp. Kiếp số dài lớn lắm. Một kiếp như vậy có 

bao nhiêu triệu năm chứ không phải ít. Vì vậy, từ đức Phật A Di Đà thành Phật, đến khi 

đức Phật Thích Ca giới thiệu thời gian  là mười kiếp. Mười kiếp đó đối với thọ mạng, đời 

sống vô lượng vô biên A tăng kỳ kiếp thì chưa thấm vào đâu hết. Cho nên, bây giờ đức 

Phật A di Đà  vẫn ở Cực Lạc thế giới, đến vô lượng vô biên A tăng kỳ kiếp, đức Phật A 

Di Đà vẫn còn ở đó thuyết pháp. 

Nhân dân ở cõi Cực Lạc thọ mạng cũng dài lâu như vậy. Do đó, đức Phật Thích ca 

Mâu Ni mới tiếp tục chỉ dạy: “ Người nào sanh ở cõi Cực Lạc thế giới dều là bậc bất thối 

chuyển” Trong kinh gọi là A Bệ Bạt Trí,   nghĩa là ai mà sanh về cõi đó đều là bậc A Bệ 

 Bạt Trí (Bậc Bất thối chuyển). Sanh về đó rồi thì từ từ chứng thánh quả, đầy đử trí huệ, tu 

lần lên bậc Thánh, Đẳng giác, Diệu giác rồi thành Phật chứ không có ai lui sụt. 

Đã sanh về cõi Cực Lạc rồi thì chắc chắn sẽ thành Phật. Cho nên, người được sanh về 

cõi đó không có tất cả sữ khổ, chỉ hưởng điều vui (do đó gọi là cõi Cực Lạc), rồi một mực 

tiến tu lên để thành Phật, không có vấn đề ngưng lại hay thối lui. Do đó, ở cõi Cực Lạc 

đều là những bậc Bổ xứ Bồ tát, là những bậc sắp thành Phật, số đông không thể tính đếm, 

có thể dùng lời nói là vô lượng vô biên. Nhiều như vậy nên Phật Thích ca nói người nào 

nghe đến đây, cũng như mình đang nghe được đó thì nên phát nguyện: “Nguyện sanh về 

 cõi Cực Lạc”.  

Tại sao Đức Phật dạy phát nguyện như vậy ? Vì sanh về đó sẽ sống chung với những 

bậc Bổ xứ Bồ tát. Các bậc đó Phật gọi là chư Thượng thiện nhơn. Mình ở đây, Ta bà này 

thấy sống lao xao. Già, trẻ, bé, lớn gồm đủ thứ chuyện, sống chung như vậy tiến tu trên 

đường đạo rất khó. Còn sống chung  với các  bậc  Hiền,  bậc Thánh thì  lại dễ,  do đó mới 

mau thành Phật. Ở cõi Cực Lạc không có sự già bệnh chết. Thọ sanh sang Cực Lạc thế 

giới  tu tập  để thoát  khỏi  sanh  tử  luân  hồi  và  được  bất  thối  chuyển  (tức  không  lui  thối) 

tiến  lên  thành  bậc  Thánh,  thành  Phật.  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói,  nếu  người  nào 

nghe được kinh này thì nên phát nguyện sanh về thế giới Cực Lạc để được cùng với các 

bậc Thánh, Thượng Thiện nhơn sống chung một chỗ. 

Đó là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni khuyên chúng ta nên phát nguyện sanh về Cực Lạc 

thế giới. 

Lần thứ nhất trong kinh A Di Đà, đức Phật Thích Ca nói được sanh về cõi Cực Lạc 

không  phải  tầm  thường.  Người  thiện  căn,  phước  đức  ít,  không  sanh  về  được.  Như  vậy 

nghĩa là sao ? Phải thiện căn phước đức nhiều mới được thọ sanh. Muốn được thiện căn 

phước đức nhiều thì phải làm gì? 

Đức Phật Thích Ca nói:  “ Ta nghe nói đến danh hiệu Phật A Di Đà rồi chuyên chấp 

trì”, cũng như  quý vị mấy ngày qua niệm Phật đó, như vậy tất nhiên là được thiện căn 

phước đức nhiều. Nhưng niệm Phật mà được gọi là  Chấp trì danh hiệu cũng không phải 

thường, không phải chuyện dễ làm được! 

 Chấp trì  nghĩa  là  sao ? Nghĩa  là  nắm giữ  hay cầm giữ.  Thí dụ  như  hiện tại, quý  vị 

nhìn lên đây thấy tôi đang nắm cái gì ? Tôi đang nắm cầm cái mão,  và cái mão dụ cho 

danh hiệu Phật A Di Đà. Bây giờ tay tôi chỉ còn nắm cầm cái mão, ngoài cái mão không 

còn nắm cầm cái gì hết. Nếu cầm vạt áo mà quý vị nói tôi đang cầm nắm cái mão thì đâu 

có được phải không ?Cái mão này tỷ dụ cho danh hiệu Phật A Di Đà. Cũng tương tự như 

vậy!  Nếu  trong  tâm  mình  đang  niệm  Phật  mà  còn  niệm  nào  khác  thì  không  thể  nói  là 

niệm Phật (như ở đây tôi đang cầm cái mão chung với cái vạt áo thì không thể gọi là chỉ 

cầm cái mão được). Cho nên, tiếng  Chấp trì thực hành cũng khó lắm chứ không phải dễ, 

nghĩa  là  một thứ thôi. Chấp trì danh  hiệu Phật chỉ  là  một thứ danh  hiệu Phật thôi.  Nếu 

trong tâm  mình  có  một  cái  tưởng  hoặc  một  niệm,  một  suy  nghĩ  gì  khác,  đâu thể  gọi  là 

chấp trì. Như tay tôi như vầy thì gọi là chấp trì cái mão, mà bây giờ thêm vạt áo nữa  thì 

không thể nói chấp trì cái mão được, có phải vậy không ? 

Khó chớ không phải dễ đâu! Việc làm từ phàm đến Thánh đâu phải chuyện thường, 

phải tinh tấn  cố ggắng  nhiếp tâm. Đức Phật  Thích  Ca Mâu Ni dạy,  nếu  mình  nhiếp trì 

danh hiệu Phật được từ một ngày, hai ngày đến sán ngày, bảy ngày thì được nhất tâm bất 

loạn, gọi là niệm Phật Tam Muội, là  Chánh định. Người như vậy,  lúc sắp lâm chung sẽ 

được Phật A Di Đà cùng với Thánh chúng hiện đến trước người đó. Người đó thấy Phật 

cùng  với  Thánh  chúng  thì   Chánh  niệm   hiện  tiền,  được   vãng  sanh  về  Cực  Lạc  thế  giới 

(nghĩa là bỏ thân này liền sanh về Cực Lạc). 

Việc làm từ phàm đến Thánh, từ khổ đến vui mà tóm tắt mau lẹ như vậy nên đức Phật 

Thích Ca nói đó là một điều lợi lớn . Cho nên, đức Phật khuyên tất cả mọi nguời đều nên 

phát nguyện sanh về cõi Cực Lạc. Đó là lời khuyên phát nguyện lần thứ hai trong kinh A 

Di Đà. 

Lần  thứ  nhất  là  khuyên  phát  nguyện  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  để  sống  cùng  với  

những  bậc Thượng thiện  nhơn, Nhất sanh  bổ xứ. Kế đến  là được Phật A Di Đà  và  các 

Thánh chúng đến hiện thân trước mặt, người đó được vãng sanh  về cõi Cực Lạc. Vì vậy 

mọi người nên nghe theo đây mà phát nguyện cầu sanh về cõi Cực Lạc. Đó là lời khuyên 

phát nguyện lần thứ hai của đức Phật Thích Ca. 

Huynh đệ nên nhớ bốn chữ  Chấp trì danh hiệu trong kinh, cũng như tôi thí dụ nắm 

giữ cái mão này, để mà kiềm giữ cái tâm mình. Khi mình xưng danh hiệu “ Nam Mô A 

Di Đà Phật”, làm sao trong tâm mình chỉ có “ Nam Mô A Di Đà Phật “ mà thôi. Đừng có 

cái gì khác, đừng cho một niệm gì xen vào hết. Ví như khi tôi nắm giữ cái mão này thì 

chỉ nắm giữ cái mão này thôi, chớ không có gì khác xen vào, chỉ có một thứ thôi. Mình 

tập như vậy lâu ngày thì tâm nó dần quen. Ban đầu khó lắm chứ không phải dễ, đủ thứ 

chuyện nó xen vào trong tâm mình. Không phải một chuyện, hai chuyện, ba chuyện đâu; 

cũng không phải một chục, hai chục, ba chục mà là hàng trăm chuyện, không phải ít đâu! 

Quý Phật tử cứ nghiệm  ở nơi tâm  mình thì  biết, nhưng  mà tại sao vậy  ?  vì từ  lâu  mình 

luôn sống trong tạp niệm, nó quen quá rồi. Khi đã huân tập thành thói quen mà bắt nó chỉ 

nghĩ một thứ thôi, việc đó không phải dễ dàng. 

Dù  rằng  không  phải  dễ  nhưng  cứ  cố  gắng  làm,  lần  hồi  nó  cũng  quen,  lâu  ngày  tạp 

niệm tự bớt, mình sẽ nhất tâm lại . Nhất tâm là sao ? Nghĩa là chỉ chú tâm ở nơi câu niệm 

Phật “ Nam Mô A Di Đà Phật”,  lâu dần tâm  nó cũng quen đi,  lần  bớt xao động,  lần sẽ 

dừng lại. 

Cũng có nhiều người đến than thở với tôi là muốn giữ cái tâm lại, nhiếp tâm để chấp 

trì danh Phật  mà  làm  hoài  nó vẫn cứ chạy.  Vì cái  chạy đó nó quen  lâu  năm rồi.  Không 

phải lâu năm trong đời này, mà nó đã lâu năm trong nhiều đời trước nữa. Cho nên, mình 

phải  cột, phải  nắm  lại, rồi  lần  lần  “ cột nắm” cũng dần quen.  Khi đứng  lại thì  nó cũng 

quen đứng luôn. Vậy nên phải thật chịu khó. 

Thành thật nói với đại chúng, tôi biết niệm Phật hồi năm 14 tuổi, đến 21 tuổi mới về 

chùa. Thì cũng vậy, cũng chuyên về niệm Phật, tu pháp môn Tịnh Độ, đến bây giờ kể ra 

là bảy mươi mấy năm cũng trì danh hiệu “ Nam Mô A Di Đà Phật”, mà bây giờ niệm lực 

cũng  còn  yếu  lắm,  chứ  không  được  mạnh  đâu.  Thật  là  khó!  Cảnh  duyên  nơi  này  đủ 

chuyện quyến rũ, đủ chuyện lôi kéo, đủ chuyện nó xen vào. Sự lôi kéo với xen vào đó do 

mình đã huân tập nhiều đời,  nhiều năm quen chạy theo rồi. Nó chạy theo thuần quá,  nó 

quen quá rồi,  bắt nó dừng lại tất nhiên phải dày công lắm, nhưng mà mình phải cố làm. 

Không làm thì đời này mình trắng tay, không được gì hết trong Phật Pháp. Vì thế, Phật 

dạy lúc nào cũng phải tinh tấn tu hành. 

Tóm lại, đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy mình những cái nghe biết ở cõi Cực Lạc của 

đức Phật A Di Đà, sự sinh hoạt nơi cõi Cực Lạc, khuyên bảo mình phát nguyện sanh về 

cõi Cực Lạc để chuyển từ phàm phu lên bậc Thánh, từ nơi cõi luân hồi này lên bậc Bất 

thối chuyển để thành Phật. Đức Phật Thích Ca dạy như vậy đó. Ngài nói chẳng phải riêng 

ở nơi Ngài mà muời phương Chư Phật đều tán thán việc này (trong kinh mình tụng chỉ 

nói tắt nơi sáu phương, kỳ thật là mười phương Chư Phật cũng đều tán thán việc sanh về 

thế giới Cực Lạc). 

Vả lại, đức Phật Thích Ca Mâu Ni cuối cùng cũng nói pháp môn Tịnh độ. Pháp môn 

niệm Phật để sanh về cõi Cực Lạc mà Phật nói đây khó tin lắm, chứ không phải dễ (rất 

khó tin). Nên trong kinh  A Di Đà,  vị  nào có tụng thì  biết,  Chư Phật  mười  phương đều 

khen ngợi đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở nơi cõi này mà giảng dạy pháp Môn niệm Phật để 

sanh về cõi Cực Lạc là rất khó, khó hơn ở cõi ngũ trược mà thành Phật. Nơi cõi ngũ trược 

mà thành Phật đã khó, song nói pháp môn này lại càng khó hơn. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni sau đó nhấn mạnh lại rằng: “Đúng như vậy! Đức Phật ở 

thế gian này nói pháp môn niệm Phật, cầu sanh về cõi Cực Lạc là rất khó”. Bây giờ, quý 

Phật tử ở đây đều tin, đều phát nguyện, sớm tối tu hành  niệm Phật cầu sanh  về cõi đó, 

như vậy tất nhiên là việc khó. Chư Phật mười phương và Đức Phật Thích Ca nói khó mà 

quý vị đã làm được rồi. Việc khó tin mà quý vị quyết tâm làm thì cũng làm được. Như 

vậy việc này hy hữu ít có lắm,  nên phải cố gắng tinh tấn tu hành, đừng nản (đừng nghĩ 

mình niệm Phật sao nó cứ loạn, niệm Phật sao không nhất tâm, niệm Phật sao kiềm giữ 

không được…) 

Chúng ta phải nghĩ thế này: “  Chỉ vì thói quen mà thôi, mình chịu khó luyện tập kiềm 

 giữ thì cũng có thói quen luyện tập kiềm giữ .Thói quen này thuần thì nó có sức mạnh. Có 

 sức mạnh rồi thì không có gì khó đâu, cứ cố gắng làm rồi sẽ thành công”.  

Cũng mong nơi tất cả đại chúng đều tinh tấn nhất tâm tu hành. Cầu nguyện từ lực đức 

Phật A Di Đà, cũng như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, cùng với mười phương Chư Phật, 

cho đến các vị Bồ Tát như Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, Chư Thượng thiện nhơn đến gia 

hộ cho tất cả Phật tử. Tất cả chúng ta khi bỏ thân này, đều được sanh về thế giới Cực Lạc, 

xa lìa xanh tử luân hồi, không còn sanh, già, bệnh, chết, ưu bi, khổ não, hưởng sự an vui, 

tự tại, giải thoát. 

Mong mỏi tất cả đại chúng, ai nấy đều thành công trong pháp môn niệm Phật, chấp trì 

danh hiệu Phật để được vãng sanh Tịnh độ, thế giới Cực Lạc của đức Phật A Di Đà! 

Nam mô A Di Đà Phật 



---o0o--- 

4. Kệ niệm Phật hạ thủ công phu  

“Một  câu A Di Đà 

Không gấp cũng không hưỡn 

Tâm tiếng hiệp khắn  nhau 

Thường niệm cho rành rõ”.  

Khi  hạ thủ công phu,  ở  nơi  một câu  hồng danh của Phật “  Nam  mô  A Di Đà Phật, 

niệm  cho  được  vừa  chừng,  không  quá  mau  ( không  gấp),  cũng  không  quá  chậm  ( không 

 hưỡn),  là niệm cho đều đặn. Kế đó, phải giữ làm sao cho tiếng niệm Phật cùng với tâm 

mình  hiệp  khắn  nhau,  nghĩa  là  tâm  phải  duyên  theo  tiếng,  tiếng  phải  nằm  ở  trong  tâm, 

không để cho nó xao lãng theo một tiếng gì khác. Hễ nó thoạt rời đi thì phải nhiếp kéo nó 

trở lại liền, để nó trụ nơi cái tiếng, như vậy gọi là “Tâm tiếng hiệp khắn nhau” . Nghĩa là 

cái tâm và cái tiếng không khi nào rời nhau, mà tâm và tiếng không rời nhau thì đó mới 

gọi rằng thiết thật niệm Phật. Chớ  nếu trong  lúc  mình  niệm Phật mà  mình  lại tưởng  và 

niệm những việc khác, đó là mình niệm việc khác chớ đâu phải là thật niệm Phật. Nếu là 

thật niệm Phật thì trong tâm mình chỉ nhớ và tưởng Phật mà thôi. Bây giờ niệm danh hiệu 

Phật, tất nhiên là mình nhớ và tưởng lấy ở nơi cái tiếng niệm Phật, cái hiệu của Phật, như 

vậy  mới gọi  là thiết thật niệm Phật. Thành ra,  mình  làm  cái gì cũng phải cho thiết thật 

trúng  cái  đó,  chớ  nếu  sai  đi,  tất  nhiên  khó  có  thể  thành  công  được,  do  đó  mới  có  câu 

“Tâm tiếng hiệp khắn nhau”.  Nên nhớ kỹ lắm mới được! Khi niệm Phật phải nhớ câu đó 

và phải làm cho đúng theo mới có lợi lạc. Nếu được tâm tiếng hiệp khắn nhau như vậy 

mới gọi là niệm đúng cách và thiết thật. 

Giờ đây, phải  “ Thường niệm cho rành rõ” . Tâm tiếng hiệp khắn nhau rồi,  nhưng 

phải để ý cho nó rành. Rành là rành rẽ, tức là từ tiếng, từ câu không có lộn lạo; còn rõ là 

rõ ràng. Tiếng niệm Phật cho rõ ràng, hễ “ Nam” thì rõ tiếng “ Nam”.  “A” thì “A”, cho 

đến “phật” thì “Phật”. Cái tiếng không trại đi, phải cho thật rõ, vì điều này rất cần lắm. 

Nếu mình niệm mà không nhận cho rành rẽ và rõ ràng, niệm một cách bơ thờ, về sau khi 

công phu được thuần thục, mà khi được thuần thục rồi, cái niệm trong tâm nó tự nổi lên 

cũng không rành rõ, nó hơi trại đi. Còn nếu lúc nào cũng giữ cho rành rõ, thì khi thuần 

thục, thì trong tâm mình nó cũng nổi lên tiếng miệm Phật rõ lắm, điều này rất quan trọng. 

Nên nhớ chữ “Thường”  nếu muốn được cái tâm mà từ sau nó tự niệm lấy nó, không cần 

ép buộc nó mới niệm, phải  thường,  nghĩa là luôn luôn niệm cho được nhiều giờ và thời 

gian  cho  được  tương  tục  nên  gọi  là   thường.  Chớ  nếu  trong  một  ngày,  một  đêm  mà  chỉ 

niệm có một hay hai tiếng đồng hồ thôi, còn hai mươi hai tiếng kia nghĩ việc này việc nọ 

thì biết bao giờ tâm mới thuần thục được! Phải tập cho nó niệm luôn, lâu ngày thành quen 

thuộc. Nhưng bây giờ mình bận đủ công việc, đâu phải như những vị rảnh rang, cấm túc, 

kiết thất hay tịnh niệm, tịnh khẩu chẳng hạn, vậy mình phải làn sao đây ? Tất nhiên trong 

lúc  đi,  đứng,  nằm,  ngồi  và  lúc  rảnh,  phải  bắt  tâm  mình  nó  niệm  Phật,  trừ  khi  nào  tâm 

mình  bắt  buộc  chú  trọng  đến  những  công  việc  gì  khác,  nhưng  xong  rồi  phải  nhớ  niệm 

Phật  lại.  Ví  như  lúc  mặc áo cũng  niệm Phật được,  bởi  vì  lúc đó cái tâm có thể rảnh để 

niệm Phật. Lúc ngồi ăn cơm cũng vẫn niệm Phật được, hoặc lúc nằm nghỉ… chớ không 

phải chỉ niệm Phật lúc ở trước bàn Phật có chuông, có mõ quỳ   nơi đó. Nếu chỉ có như 

vậy thì thời gian ít lắm, không thể gọi là thường làm được, và nếu không làm được như 

vậy thì khó thuần thục, khó thành thói quen. Về công hạnh niệm Phật, điều đó cần phải 

nhớ lắm mới được. 

“ Nhiếp tâm là Định học.  

Nhận rõ chính Huệ học.  

Chánh niệm trừ vọng hoặc.  

Giới thể đồng thời đủ”  

Trong  một câu niệm Phật gồm cả  ba  môn Vô  lậu học  mà các  vị đệ tử của Phật cần 

phải  thực  hành  là  Giới,  Định,  Huệ.  Như  vậy,  trong  câu  niệm  Phật  đang  thực  hành  mà 

tương ưng với Giới, Định, Huệ là thế nào ? Đáng lẽ là bài kệ phải nói Giới trước rồi mới 

tới Định và Huệ, nhưng vì phải theo việc trình bày, thành ra phải để Giới về sau. 

Trước hết là mình nhiếp tâm niệm Phật cho đúng và cũng phải cố gắng khuyên những 

ngưòi có duyên với mình đều phải  tín,  phải  nguyện và  thực hành như mình để cho mình 

cùng tất cả mọi người được lợi ích nơi Pháp môn Tịnh độ, niệm Phật cầu vãng sanh Cực 

Lạc  thế  giới  mà  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  dạy  và  đúng  theo  bản  hoài  của  Ngài  là 

muốn cho tất cả chúng sanh đều thành Phật. 

Tóm lại, mấy câu kệ nói trên nói về nơi hạ thủ công phu. Ở nơi một câu hồng danh 

của Phật “ Nam Mô A Di Đà Phật” hay là “ A Di Đà Phật”, niệm cho vừa chừng, không 

quá mau gọi là  không gấp,  không quá chậm gọi là  không hưỡn và nơi đó phải nhiếp tâm 

theo cái tiếng niệm Phật. Tâm với tiếng phải đi đôi với nhau, gọi là  tâm tiếng  hiệp khắn 

 nhau.  Phải niệm cho được nhiều giờ trong ngày đêm. Khi niệm cái tiếng phải cho nó rõ 

ràng, nhận  cho nó rành rõ, nên gọi rằng  thường  niệm cho rành rõ.   Kế đó mới  hiệp câu 

niệm Phật cho tương ưng với ba môn Vô lậu học Giới, Định và Huệ. Khi mình niệm thì 

nhiếp tâm, không cho tán tâm, tâm trụ nơi tiếng niệm Phật. Như vậy gọi rằng tâm duyên 

nơi một cảnh, nghĩa là cái tâm ở nơi một cảnh hồng danh của đức Phật, đó tất nhiên học 

về môn Định. Và khi niệm đó thì trí rất sáng, nhận ra tiếng niệm Phật rõ ràng, từ câu rành 

rẽ. Trí sáng đó tất nhiên là tương ưng với môn Huệ học, lần lần trí huệ sẽ phát. 

Trong  khi  mình  niệm  thì  nhiếp  tâm  nơi  chánh  niệm,  vọng  niệm  không  xen  vô,  mà 

những  lỗi  lầm đều ở  nơi  vọng tâm phân  biệt  mà  ra. Nay vọng tâm không có, tâm trụ  ở 

chánh  niệm,  như  vậy  những  lỗi  lầm  không  có.  Mà  Giới  là  chi  ?  Tất  nhiên  là  để  ngăn, 

không cho ở nơi thân khẩu  ý tạo tội  lỗi.  Giờ đây, thân khẩu  ý trụ  nơi câu  niệm Phật  là 

chánh  niệm,  không  có  những  tội  lỗi,  thì  tương  ưng  với  Giới.  Như  vậy,  trong  một  câu 

niệm Phật,  lúc  mình chuyên tâm đúng cách thì đầy đủ cả   Giới Học,  Định Học  và Huệ 

Học. Khi Giới, Định, Huệ phát ra thì thành tựu, là chứng quả thánh. 

Giờ đây mới tiếp tục để tiến lần thêm ở nơi cái phần niệm Phật cho nó được nơi Sự 

Tam Muội, hay Lý Tam Muội, tức là chánh định niệm Phật về Lý. Theo đúng như trong 

Kinh nói:” Người niệm Phật mà  được ở nơi sự Tam Muội, thì khi lâm chung chắc chắn 

vãng  sanh,  vãng  sanh  rồi  tất  nhiên  không  mất  phần  Trung  phẩm,  và  nếu  được  gồm  Lý 

niệm Phật nữa thì khi vãng sanh không mất phần Thượng phẩm. Thượng phẩm tức là bậc 

Đại Bồ tát. Trung phẩm là ngang hàng với bậc Thánh của Nhị thừa, thành ra không phải 

bậc thường được. Đây theo nơi bài kệ để tuần tự giảng giải. Quý đạo hữu nên nghe kỹ và 

cố gắng để mình đi được bước nào thì được bước nấy. 

“ Niệm lực được tương tục 

Đúng nghĩa chấp trì danh 

Nhất tâm Phật hiện tiền 

Tam muội Sự thành tựu.  

Khi niệm Phật nhiếp tâm đúng cách như vậy rồi, niệm mỗi ngày mỗi đêm, niệm được 

nhiều giờ, nhiều thời gian gọi rằng thường niệm.  Đã thường niệm rồi, trải qua một thời 

gian tức nhiên cái tâm được thuần thục.  Khi tâm  được thuần thục rồi thì  nó có cái trớn 

niệm  Phật  nơi  tâm.  Lúc  đó  thì  không  còn  cần  phải  tác  ý,  không  cần  phải  dụng  công, 

nhưng  nơi tâm  vẫn cứ tiếp tục  nổi  lên tiếng  niệm  Phật. nhớ kỹ  là cái tâm  nổi  lên tiếng 

niệm Phật không có gián đoạn, nghĩa là đi, đứng, nằm, ngồi gì cũng nhận thấy rằng tâm 

mình nó vẫn có cái tiếng niệm Phật, không cần phải dụng công, tác ý gì hết, đó gọi rằng 

là được  niệm lực tương tục,  là sức chánh niệm nối tiếp. Cho nên biết rằng, lúc mình tác ý 

dụng công thì phải cố gắng lắm cái tâm mới duyên theo tiếng niệm Phật,  nhưng thật ra 

trong lúc đó, tâm có nhiều khi không ở nơi mình, cái miệng niệm Phật, tiếng có phát ra 

mà cái tâm nhiều khi nó có nhận ra câu thứ nhất, câu thứ nhì thì lơ là, hay là ở trong câu 

niệm Phật đó nó nhận tiếng Phật, tiếng  A, tiếng  Mô lại  lơ  là.  Còn giờ đây tâm tự động 

niệm Phật, do sau khi mình niệm Phật được thường lâu ngày nó thuần thục. Nói lâu ngày 

đây, chớ như trình độ này, có người chỉ trong một ngày một đêm có thể được, nếu căn trí 

lanh lợi và tinh tấn. Có người chừng bảy ngày đã được rồi, còn người niệm Phật không 

thường lắm thì phải thành ra lâu. Nếu được cái sức niệm Phật ở nơi tâm tự động nó niệm, 

gọi  là  bất  niệm tự niệm đó thì được cái chánh  niệm  nối tiếp  luôn gọi  là  niệm lực được 

 tương tục, mới đúng với cái nghĩa  chấp trì danh hiệu mà trong kinh A Di Đà các đạo hữu 

thường tụng. 

Thường thường, người tụng kinh A Di Đà ít có để ý, vì lời Phật nói ra không phải là 

thông  thường,  cần  phải  để  ý  lắm.  Hễ  Phật  nói  nhất  tâm  thì  nhất  định  là  cái  tâm  phải 

chuyên nhất thôi, không được xen gì hết mới gọi là nhất tâm. Còn Phật nói nhất niệm thì 

tức nhiên là cái niệm phải cột nó lại trong một chỗ mới gọi là nhất niệm. Giờ đây, Phật 

gọi  rằng  chấp  trì  danh  hiệu  thì  tất  nhiên  ở  nơi  danh  hiệu  đức  Phật,  nơi  hồng  danh  đức 

Phật A Di Đà hay là Nam Mô A Di Đà Phật, phải nắm cầm cho chắc, không lúc nào rời 

và không để cái gì xen tạp vô, như vậy mới gọi rằng cái tâm nó chỉ nắm cầm hay là giữ 

chắc  một  câu  niệm  Phật  không  rời.  Nếu  giữ  chắc  không  rời  câu  niệm  Phật  mới  gọi  là 

niệm lực tương tục, dù không niệm tâm nó vẫn tự niệm, nói gọn lại là  bất niệm tự niệm 

và cái chánh niệm nó được nối tiếp, nghĩa là tương tục. Đó mới thật là cái nhĩa chấp trì 

danh hiệu ở trong Kinh A Di Đà. Nên cuối câu kệ gọi rằng “ Niệm lực tương tục, đúng 

nghĩa chấp trì danh”. 

Khi niệm lực được tương tục, rồi nắm giữ danh hiệu của đức Phật mà không có một 

tạp niệm  xen  vô thì trong  một thời gian tâm  nó dừng  lại,  lìa  hết tất cả cảnh  ngũ trần  là 

sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc  nó  không  còn  duyên  nữa.  Lúc  đó,  dù  có  con  kiến  cắn  cũng 

không  hay,  nghĩa  là  nơi  xúc  trần,  dù  có  mùi  hương  thoảng  cũng  không  biết  là  lìa  nơi 

hương trần  và cho có tiếng chi  một  bên cũng không nghe,  có cái chi ở trước  mắt cũng 

không thấy, dù lúc đó mở mắt, mà cái tâm chỉ duyên rành rẽ ở câu niệm Phật và chỉ có 

nhân câu niệm Phật mà thôi. Lúc đó trong thì quên thân, ngoài không duyên theo cảnh, 

cái  tâm  nó  đứng  lặng  là  “  nhất  tâm  bất  loạn”  .  Khi  được  như  vậy  rồi,  trong  kinh  Vô 

Lượng  Thọ  nói,  lúc  đó  Phật thân  hiện,  Phật  A  Di  Đà  hiện  cho  đến  Phật  cảnh  Cực  Lạc 

hiện,  nên  câu  kệ  gọi  rằng:  “  Nhất  tâm  Phật  hiện  tiền” Đó  là  thành  tựu  được  sự  Tam 

Muội. Câu kệ gọi là : “ Tam muội sự thành tựu” . Chánh định thuộc về sự, thì tâm mình 

chỉ trụ nơi câu niệm Phật. Trong quên thân, ngoài không duyên theo cảnh, và lúc đó, Phật 

và  Thánh  cảnh  hiện,  nó  thuộc  về  sự  tướng.  Nếu  người  được  ngang  nơi  đây  thì  sau  khi 

được  vãng  sanh,  bảo  đảm  ở  nơi  Trung  phẩm,  tức  ngang  với  hàng  Thánh  của  Nhị  thừa. 

Còn nếu được  “ Niệm lực tương tục, đúng nghĩa chấp trì danh” ở trên là bảo đảm vãng 

sanh, nhưng mà trong phẩm vị thì chưa chắc phẩm nào, còn tùy theo ở nơi thiện căn công 

đức của người tu hành. 

“Đương niệm tức vô niệm 

Niệm tánh vốn tự không 

Tâm làm Phật là Phật 

Chứng lý Pháp thân hiện.”  

Bây giờ, do nơi chánh định thuộc về Sự nên tâm đứng lặng, do tâm đứng lặng thành 

ra trí huệ phát. Trí huệ đây gọi là Vô lậu trí huệ hay Thanh trí phát. Do nơi phát đó mà 

toàn thể tự tâm bổn tánh hiển hiện. Trong Thiền tông gọi là minh tâm kiến tánh. Lúc đó, 

đã thấy ở nơi bổn tánh rồi, mà bổn tánh không phải cái tánh riêng của một cái gì hết, nó 

là  cái  tánh  của  Tâm  mà  cũng  là  tánh  của  Pháp.  Mà  đã  là  tánh  của  tất  cả  pháp  rồi  thì 

đương  nhiên  lúc  niệm  Phật  đó,  cái  tâm  nó  trụ  ở  nơi  câu  niệm  Phật,  nơi  sự  niệm  Phật. 

Chính ở nơi sự niệm Phật đó lại tỏ ngộ, thấy là vô niệm. Cho nên biết rằng, thể tánh chân 

thật của tất cả các pháp, nghĩa là không luận của tâm hay là của sắc đều là cái tánh không 

tịch cả. Đã không tịch tức nhiên nó không có một sự gì và cũng không có một tướng gì 

hết. Cái thể tánh nó chơn thật như vậy.  Do đó, mới tùy duyên ra  mà có tất cả sự, tất cả 

pháp.  Vì  vậy,  nên  khi  tỏ  ngô  bổn  tâm  tự  tánh  rồi  thì  thấy  cái  chánh  niệm  mình  đương 

niệm đó tức là vô niệm, gọi là “đương niệm tức vô niệm”. 

Cái tánh của chánh niệm không phải mình làm cho nó không, bởi vì bổn lai (xưa nay) 

là không. Cũng như cái tánh của tất cả tâm, cái tánh của tất cả pháp, bổn lai nó là không 

tịch. Do đó, cho nên sợ rằng người học đạo không biết “ cố ý mà dằn ép cái tâm”, phải 

nhận rằng ở nơi niệm cái tánh là không. Lúc đó, thấy cái niệm là không tánh mà cũng rõ 

biết rằng cái tánh của niệm bổn lai nó là không. Như vậy, mới thật là thấy cái thật tánh 

của niệm. Nếu thấy thật tánh của niệm thì thấy thật tánh của các Pháp, bởi vì tất cả pháp 

đều là một tánh mà thôi. 

Cho nên thấy Phật tánh của một pháp tức nhiên thấy được thật tánh của tất cả pháp. 

Nên hai câu kệ mới nói đương niệm, chính lúc đương niệm đó không phải bỏ niệm,  mà 

giác ngộ là vô niệm. Giác ngộ vô niệm là chi ? Tức  là cái niệm tánh không tịch, mà cái 

niệm tánh không tịch đó là tánh bổn lai của cái niệm, cho nên gọi rằng “ niệm tánh vốn tự 

không”  chứ  không  phải  là  nó  mới  “  không”  đây,  tại  vì  trước  kia  mình  mê  muội,  mình 

theo sự tướng thấy nó thế này, thế kia đủ thứ hết. 

Giờ đây giác ngộ được rồi thì thấy bổn tánh không tịch, bổn tánh không tịch đó là bổn 

lai từ  hồi  nào đến giờ  nó  vẫn không tịch  như  vậy, chớ không phải  mới,  không phải do 

mình tu hành đây rồi mới là không . 

Kế đến câu : “Tâm làm Phật là Phật”. 

Đồng thời, lúc đó phải giác ngộ cái tâm của mình đây chính là chơn tâm thật tánh của 

mình. Vì rằng ở trên, hễ giác ngộ ở nơi tâm niệm đó rồi thì thấy rõ bổn tâm của mình làm 

Phật, và bổn tâm đó chính là Phật. Đó gọi rằng là bổn tâm chân thật. Lúc đó, tất nhiên gọi 

rằng chi ? Là đã chứng nơi Lý tánh, thành tựu Lý Tam muội niệm Phật và đồng thời Pháp 

thân Phật hiện. Ở trên về Sự Tam muội, gọi rằng Phật hiện tiền, lúc đó có Phật ở ngoài 

mình  mà  hiện ra, rồi  mình Thấy Phật hiện.  Còn giờ đấy  nơi thân tâm  mình  làm Phật  là 

Phật. Nên biết rằng, sụ tỏ ngộ đó không phải ở nơi trí suy luận mà tỏ ngộ, chính là Hiện 

lượng chứng trí lúc đó nhận như vậy, thấy như vậy, chứng như vậy chứ không phải là suy 

luận.  Mà  đã  chứng  ngộ  ở  nơi  bổn  tâm  mình  làm  Phật  và  tức  là  Phật,  vậy  Phật  và  tâm 

không phải hai, chính tâm là phật, Phât là tâm. Như vậy tất nhiên là chứng nơi Pháp thân, 

gọi là pháp thân hiện tiền. Lúc đó, Pháp thân Phật hiện, còn ở trên nơi sự Tam muội mà 

Phật hiện đó là Phật sự tướng hiện, sắc thân Phật hiện, còn đây là “ Pháp thân Phật hiện”. 

Nếu người được đến đây rồi, khi vãng sanh quyết định ở nơi Thượng phẩm, tức là một vị 

Đại Bồ tát. Hiện tại, người ấy ở tại đây cũng là một vị Bồ tát. Tầng bậc này đối với Thiền 

tông gọi  là  chứng tâm tánh. Sau khi  minh tâm kiến tánh rồi,  chứng tâm tánh gọi  là đại 

triệt, đại ngộ. Nhưng ở nơi Pháp môn niệm Phật thì hơn nơi Thiền tông, bởi vì Thiền tông 

đến khi minh tâm kiến tánh hay là chứng nhập tánh rồi, còn cần phải theo một thời gian 

rèn luyện để dứt trừ những nghiệp chướng phiền não. Còn người niệm Phật thì không như 

vậy.  Bởi  vì  ngoài  sự  tỏ  ngộ  ra,  còn  có  nguyện  lực  của  Phật  nhiếp  trì,  mà  đã  vào  trong 

nguyện lực của Phật nhiếp trì rồi, tức nhiên chẳng những là chứng ngộ nơi tự pháp thân 

mà cũng ở vào nơi Pháp thân của Phật A Di Đà. Do đó không luận nghiệp chướng phiền 

não, sau khi bỏ thân này rồi về Cực Lạc thế giới, được vãng sanh ở Thượng phẩm thì mấy 

cái đó tự mất. Thế nên trong Kinh Quán Vô Lưọng Thọ có nói : “ Người được vãng sanh 

về Thượng phẩm, bậc đó gọi rằng ở vào Sơ địa Bồ tát” Hiện tiền sau khi sanh về có thể 

dùng cái trí lực và thần thông, hiện thân làm Phật trong 100 thế giới không Phật. Nghĩa là 

trong thế giới nào không Phật thì vị Bồ tát có thể hiện thân làm Phật để độ chúng sanh. 

Nên biết rằng, mỗi thế giới như vậy là có vô số tiểu thế giới hiệp lại, cũng như Ta bà thế 

giới của mình có 1.000 triệu cái tiểu thế giới hiệp lại, nghĩa là 1.000 triệu cái Thái dương 

hệ hiệp lại mới thành thế giới Ta Bà. 

Do đó lúc đức Thích ca Mâu Ni  thành Phật rồi, thì cái thân hiện ra gọi rằng  “Thiên 

bá ức”, 1.000 trăm lần ức. Một ngàn trăm ức đó là 1.000 tỷ. Một ngàn tỷ thân Phật Thích 

Ca chớ không phải một thân Phật Thích Ca. Đó là một thế giới, mà đây vị Bồ tát chứng 

Lý Pháp thân, nghĩa là nơi Lý Niệm Phật Tam Muội thành tựu rồi, vãng sanh về cõi Cực 

Lạc, trụ nơi bậc Sơ địa có thể dùng thần thông trí huệ hiện thân làm Phật ở trong 100 thế 

giới không Phật tế độ chúng sanh. 

Mình thấy pháp môn niệm Phật, nếu bắt đầu từ dưới nhìn lên trên và từ trên nhìn lần 

xuống dưới, đường đi rành rẽ  hết sức là phân minh. Và ở nơi đó,  mình cũng không đến 

nỗi quá khó, chỉ có khó là mình phải tin, quyết định thực hành, tin tấn và không giải đãi 

mà thôi. Khó là có chịu nhất định để tu và quyết định tinh tấn hay không ? Chỉ có khó nơi 

đó mà thôi. Theo pháp môn niệm Phật thì không có cái chi là khó lắm, không phải như 

các pháp môn khác. Vì các pháp môn khác do tự lực. Tự lực thành khó, và ở nơi các pháp 

môn khác mà đến chỗ chứng lý pháp thân hiện không phải dễ. Bên Thiền Tông thuộc về 

Vô tướng tu. Vô tướng tu đó khó nắm nơi đâu để mà làm cột trụ, để hạ thủ. Nếu sai một 

chút thì thuộc về hữu tướng, mà hữu tướng tất nhiên không phải của Thiền tông, sai rồi 

thì không thành tựu được. Còn như theo Pháp Hoa tông mà tu thì cũng phải tâm chỉ tâm 

quán, cái đó không phải dễ được. Theo Hoa Nghiêm tông thì thuộc về pháp quán rất khó. 

Theo như Duy Thức tông tu thì phải là duy thức quán, quán chẳng phải dễ. Đó là những 

pháp môn tự lực tu 

Muốn biết được trình độ gọi là chứng Lý pháp thân hiện thì phải ở các tông thuộc về 

Viên đốn Đại thừa. Nếu ngoài những tông đó ra mà tu những tông khác thì không thể đến 

các tầng đó được. Những tông vừa kể trên tu chứng đến tầng này khó lắm, bởi vì thuộc về 

tự lực. Còn đây,  ngoài tự lực ra, pháp môn niệm Phật này còn có tha lực, tức là nguyện 

lực của Phật nhiếp trì.  Do  đó, có sự dễ dàng  hơn, bảo đảm  hơn.  Huống nữa  là ở trong 

pháp  môn  niệm  Phật  này,  nếu  mình  chỉ  được  ở  nơi  tầng  công  phu  thấp  nhất  là  có  sự 

chuyên  niệm được  tương ưng  với  nơi  nghĩa chấp trì tất nhiên  bảo đảm  vãng sanh.  Nếu 

được vãng sanh rồi thì dự vào hàng Thánh, được Bất thối chuyển nơi đạo Vô thượng. Dù 

rằng đối  với các  bậc  mà được Sự  Tam  muội  niệm Phật hay Lý Tam  muội niệm Phật là 

còn thấp. Nhưng kỳ thật, khi đã được vãng sanh rồi thì dự vào hàng Thánh được Bất thối 

chuyển, nhất là được về thế giới Cực Lạc, không có sự khổ về già, bệnh, chết, không có 

các sự khổ như là những cảnh duyên nó làm mình xao động, hoặc là sự ép buộc ở nơi thời 

tiết, nhất là những việc ăn, việc mặc nó làm mình bận rộn cả ngày đêm. Không có tất cả 

điều đó tất nhiên rảnh rang tu hành, mà trong khi rảnh rang đó lại có tiếng gió thổi, tiếng 

chim kêu, tiếng nước chảy đều phát ra tiếng nói pháp hết. 

Hơn nữa nơi Cực Lạc thế giới, như trong kinh Vô Lượng Thọ, Quán Vô Lượng Thọ, 

kinh A Di Đà mà các đạo hữu thường tụng, thì các bậc Nhất sanh Bổ xứ Bồ tát Thượng 

thiện  nhơn  là  bạn,  và  người được  vãng sanh  sẽ được  ở chung  với các  bậc đó.  Cho  nên 

trong kinh A Di Đà có nói :  “ Những người nào mà nghe nơi đây thì phải phát nguyện, 

nguyện sanh về Cực Lạc thế giới. Tại sao vậy ? Vì đồng với các bậc Thượng thiện nhơn 

Nhất sanh Bổ xứ Bồ tát câu hội một chỗ, ở chung một chỗ”. 

Như  vậy thì thấy,  mình  về  bên đó rồi thì cùng  ở  chung  với các  bậc  Đại Bồ tát như 

Quán Thế Âm, Đại Thế Chí và vô số các vị Bồ tát khác. Cung điện của mình ở đây, thì 

cung điện của các Ngài ở kia, muốn gặp lúc nào cũng được, muốn hỏi han lúc nào cũng 

tiện. Và hoá thân của Phật ở khắp nơi trong thế giới Cực Lạc, không có chỗ nào không có 

hóa Thân Phật hết. Thành ra, muốn thấy Phật lúc nào cũng đưọc, trừ những bậc thuộc về 

Thượng phẩm,  chứng Lý Pháp thân. Chừng đó tất nhiên  về thế giới Cực  Lạc,  mới thấy 

được báo thân của Phật, còn những bậc dưới thì thấy hóa thân. Hóa thân thì cũng như báo 

thân, bởi vì sự thuyết pháp độ sanh của Phật thì báo thân,  hóa thân gì cũng giống nhau, 

nhưng cái thân có khác theo trình độ người: thân lớn, thân nhỏ, cái chỗ đẹp nhiều hay  là 

đẹp  ít  khác  nhau,  theo  cái  trí  lực  ở  nơi  con  mắt  thấy  nó  sai  khác,  mà  sự  giáo  hóa  vẫn 

đồng. 

Phật  giáo  bao  giờ  cũng  theo  căn  cơ  mà  thuyết  pháp.  Cho  nên,  trong  kinh  A  Di  Đà 

Phật  nói:  “  Người  nào  theo  kinh  này  mà  thọ  trì,  tu  hành  cùng  những  người  đã  phát 

nguyện,  đương phát nguyện,  sẽ phát nguyện  vãng sanh  về cõi  nước  của đức Phật A Di 

Đà, thời những người đó đều đặng không thối chuyển nơi đạo Vô Thượng Chánh Đẳng 

chánh Giác” Nghĩa là  người đó sẽ được vãng sanh và được bảo đảm đi thẳng đến thành 

Phật mà thôi. Do đó, thấy căn cơ của mình hiện tại đây, cũng như tất cả mọi người trong 

thời gian này mà rời pháp môn niệm Phật, quyết khó bảo đảm giải thoát lắm, đừng nói là 

bảo đảm thành Phật. Vậy các đạo hữu nên tự tu cho tinh tấn và cũng đem pháp môn niệm 

Phật chỉ dạy người khác và khuyên bảo người khác nên thực hành như mình. 

---o0o--- 

5. Pháp môn niệm Phật là phương tiện thù thắng của Như Lai.   

Tất  cả chúng  sanh đều sẵn đủ trí  huệ,  đức tướng như Phật không khác.  Chỉ  vì giác 

tánh theo trần lao, nên toàn thể trí đức chuyển thành vô minh phiền não. Rồi thuận theo 

phiền não gây tạo những nghiệp hữu lậu, kết thành quả báo trong Tam giới. Từ quả báo 

sanh tử phiền não, rồi lại gây nghiệp hữu lậu… Vì cớ ấy,  nên chúng sanh từ vô thỉ đến 

nay, trải vô lượng vô biên kiếp mãi chịu khổ trong vòng sanh tử luân hồi. 

Vì lòng đại bi, đức Phật xuất thế thuyết pháp độ sanh. Nguyên bổn tâm của Phật chỉ 

muốn tất cả chúng sanh đều thoát hẳn sanh tử luân hồi, chứng viên mãn Phật đạo mà thôi. 

Song vì chúng sanh căn tánh lợi độn không đồng, trí ngu sai khác nên đức Phật phải chìu 

theo cơ nghi mà giáo hóa. Do đó pháp môn của Phật có nhiều đến vô lượng. 

Với  chúng  sanh  hạng  lợi  căn  đại  trí,  thời  đức  Phật  dạy  Phật  thừa  để  đặng  liền  viên 

Phật  quả,  như  Thiện  Tài  trong  Pháp  hội  Hoa  Nghiêm,  Long  Nữ  nơi  đạo  tràng  Diệu 

Pháp… 

Với chúng sanh  hạng căn trí kém, thời đức Phật giảng Bồ tát thừa, Duyên giác thừa 

và Thanh văn thừa, để cho hạng ấy lần lượt tu tập, tuần tự chứng quả. 

Với chúng sanh trình độ quá thấp, thời đức Phật nói Thập thiện, Ngũ giới, Thiên thừa 

và Nhơn thừa cho  hạng ấy  nương theo để khỏi sa đọa vào ác đạo,  đặng còn thân  nhơn 

thiên mà vun bồi thiện căn lần lần. Tương lai nương nơi căn lành ấy mà tấn tu Thánh đạo. 

Hoặc học Bồ tát thừa tu Lục độ vạn hạnh mà chứng pháp thân, hoặc y theo Duyên giác 

thừa hay Thanh văn thừa ngộ duyên sanh cùng Tứ đế mà đoạn phiền não chứng Niết bàn. 

Tất cả những Pháp môn ấy, bất luận là Tiểu thừa hay Đại thừa, Tiệm giáo hay Đốn 

giáo, nơi hành giả đều phải  tự lực tu tập  cho đến đoạn tận hết phiền não mới ra khỏi vòng 

sanh tử. Nếu kiến hoặc, tư hoặc còn chừng mảy tơ thời cội gốc sanh tử vẫn chưa dứt hẳn. 

Như Tam quả Thánh  nhơn (A  na  hàm), sau khi sanh  lên  bất Hườn Thiên, còn phải trải 

qua nhiều thời gian mới chứng quả A La Hán. Chứng A La Hán rồi mới thật dứt hẳn cội 

gốc sanh tử. 

Nhưng  A La Hán chỉ  là  bậc Thánh Tiểu thừa,  còn phải  hồi tâm tu Đại thừa  mà cầu 

Phật đạo. Rèn bi nguyện hiện thân trong lục đạo tu hành Lục độ vạn hạnh, trên cầu thành 

Phật,  dưới  cứu  khổ  mọi  loài,  lần  lượt  chứng  các  bậc:  Thập  trụ,  Thập  hạnh,  Thập  hồi 

hướng,  Thập  địa  và  Đẳng  giác  Bồ tát.  Bậc  Đẳng  giác  lại  phải  dùng  Kim  Cang  Trí  phá 

một phần phẩm sanh tướng vô minh,  mới viên mãn Chủng trí mà chứng Phật quả (Diệu 

giác) 

Giáo pháp của đức Phật chỉ dạy, từng bậc tu chứng từ phàm lên Thánh, từ Thánh đến 

Phật, quyết không thể vượt ngoài tuần thứ kể trên. 

Đức bổn sư của chúng ta biết rằng :  “ Nếu chúng sanh chỉ dùng tự lực để  liễu sanh 

thoát  tử,  siêu  phàm  nhập  thánh  thời  rất  khó  đặng”.  Nên  ngoài  vô  lượng  pháp  môn  chỉ 

thuộc tự lực, Ngài dạy một pháp môn tự lực nương tha lực rất viên đốn, rất huyền diệu, 

dễ thực hành mà thành công cao, dùng sức ít mà mau có hiệu quả, tất cả căn cơ đều hạp, 

tất cả Thánh phàm đồng tu. Chính là  pháp môn Tịnh độ, niệm Phật cầu vãng sanh  vậy. 

Đức Phật A Di Đà có thệ nguyện nhiếp thủ chúng sanh niệm Phật. Nên người dùng 

tín nguyện mà niệm Phật (tự lực) thời cảm thông với nguyện lực của Phật. Nương nguyện 

lực của Phật nhiếp thủ (tha lực), liền đặng siêu thoát sanh tử luân hồi mà sanh về Cực Lạc 

Tịnh Độ. Đã được vãng sanh tức là cao thăng vào bậc Thánh lưu Bất thối, nên gọi là rất 

viên đốn, rất huyền diệu và thành công cao. 

Nơi pháp  môn  này,  phương pháp thực  hành rất giản tiện,  mọi  người đều có thể tùy 

phần, tùy sức mà hành đạo. Chỉ cần chỗ tu cho đúng pháp thì chắc chắn sẽ thành tựu, nên 

gọi là dùng sức ít, dễ thực hành và mau có hiệu quả. Tổ Thiện Đạo cho rằng, nghìn người 

tu không sót một. Vĩnh Minh đại sư công nhận là mười người tu được cả mười… 

Với pháp  môn Tịnh độ này, không  luận  là trí  hay  ngu,  không  luận  là Tăng hay tục, 

không luận là giàu sang hay nghèo hèn, không luận là già trẻ nam nữ, không luận là sĩ, 

nông, công, thương… tất cả các giới trong xã hội đều có thể tu tập và thành tựu. 

Văn Thù Bồ tát nói :  “ Các môn tu hành không môn nào qua môn niệm Phật. Niệm 

Phật là  vua trong các pháp môn” 

Đức Quan Thế Âm bảo : “ Tịnh độ pháp môn hơn tất cả các hạnh khác” 

Mã Minh đại sĩ bảo rằng: “ chuyên tâm niệm Phật là phương tiện siêu thắng của đức 

Như Lai” 

Long Thọ tôn giả nói: “Niệm Phật Tam muội có đại trí huệ, đại phước đức, hay đoạn 

trừ tất cả phiền  não,  hay độ được tất cả chúng sanh.  Niệm Phật Tam  muội hay  sanh vô 

lượng Tam muội, cho đến Thủ Lăng Nghiêm Tam muội” 

Giác Minh Diệu Hạnh Bồ tát nói: “ Pháp môn niệm Phật là tâm tông của Chư Phật, là 

con đường giải thoát tắt nhất của mọi loài”. 

Ấn  Quang   đại  sư  từng  nói:  “  Vì  nương  Phật  lực  nên  tất  cả  mọi  người,  không  kể 

nghiệp  hoặc nhiều  hay  ít, cũng không kể  công phu  hành đạo cạn  hay sâu,  miễn  tin  cho 

 chắc, nguyện cho thiết, thời quyết muôn người tu muôn người vãng sanh không sót một. 

Còn nếu là bậc đã đoạn hoặc chứng chơn mà cầu vãng sanh, thời đốn siêu Thập địa; bậc 

Thập địa mà cầu sanh thời mau viên Phật quả. Vì thế nên Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, 

Long Thọ v.v…các Đại Bồ tát đều nguyện vãng sanh. Đến như kẻ tạo ác cả đời sắp đọa 

địa ngục, hồi tâm niệm Phật cũng được giải thoát, như các ông Trương Thiện Hoà, trương 

Chung Húc, Hùng Thuấn, Duy Cung v.v…” 

Hạng người phạm tội ác ấy mà còn thành tựu được thay, huống là những người chưa 

quá ác, huống là người lành! 

Do đây  nên thấy rằng,  pháp  môn Tịnh độ này  nhiếp cả Thánh phàm,  nhiếp cả thiện 

ác, nhiếp cả chúng sanh, như biển lớn gồm thâu muôn dòng vậy. 

Vì pháp môn Tịnh độ với chúng sanh có sự lợi ích rộng lớn như thế, nên muôn kinh 

vạn luận luôn luôn nhắc đến, chư Thánh, chư Hiền đều nguyện cùng về. 

Thật là : “ Cửu giới chúng sanh rời pháp môn này thời chẳng thể viên thành Phật quả. 

Thập phương chư Phật bỏ pháp môn này quyết không thể độ khắp quần sanh” 

Trong kinh Đại Tập, đức Phật có lời huyền ký:  “ Thời  mạt pháp,  muôn ức người tu 

hành,  khó  có  một  người  được  giải  thoát.  Chỉ  nương  nơi  pháp  môn  niệm  Phật  mà  được 

thoát khỏi luân hồi”. 

Đó là Phật bảo chúng ta phải tín hướng và thực hành theo pháp môn Tịnh độ này vậy. 

Chúng ta há chẳng phải là người thời mạt pháp đó ư! 

Vì những lẽ trên mà biết rằng: Ngoài môn niệm Phật cầu sanh Tây phương Cực Lạc 

thế giới, quyết định chúng ta hiện đời không thể siêu sanh thoát tử được. Còn đúng theo 

pháp môn niệm Phật cầu sanh này mà tu, chắc chắn một đời này chúng ta đặng vãng sanh 

Cực Lạc, và đảm bảo trên đường thành Phật. 

Thế nào là tu đúng pháp? 

Tổng  quát  rằng:  “Thật  vì  sanh  tử  phát  Bồ  đề tâm,  dùng  tin  sâu  và  nguyện  thiết  mà 

chuyên trì hồng danh A Di Đà Phật” . Đây là tông thú chủ chánh của pháp môn Tịnh độ 

này. Tâm hạnh đúng theo đây gọi là tu đúng pháp. 

Khi được  nghe giáo pháp của đức Phật dạy  về pháp  môn Tịnh độ, chúng ta tự nghĩ 

rằng: “ Cõi Ta bà là chốn ngũ trược ác thế, Tam giới như là lửa, cõi dục mà chúng ta hiện 

ở  đây  khác  nào  một  cái  hố  sâu  đầy  sình.  Ta  và  mọi  người  cho  đến  muôn  loại,  hiện  tại 

cũng như dĩ vãng,  nhiều đời nhiều kiếp mang lấy không biết bao nhiêu là sự thống khổ 

trong vòng sanh tử luân hồi. Ngày nay, ta đuợc thân người, lại được nghe biết pháp môn 

giải thoát mau tắt siêu thắng, ta phải  kíp quyết chí y pháp tu hành, để mình và mọi người 

đồng thoát ly sanh tử khổ, đồng chứng chơn thường lạc”. Đây là thật vì sanh tử mà phát 

Bồ đề vậy”. 

Rồi ta tự nhận rằng:  “ Thân cùng cảnh ở cõi Ta  bà này đủ điều chướng đạo, như dễ 

sanh  phiền  nảo,  dễ  đắm  nhiễm,  dễ  gây  ác  nghiệp.  Nội  những  sự  già,  bệnh,  chết,  vô 

thường thiên  biến  cũng đủ  ngăn trở con đường giải thoát của ta.  Còn thân  cùng cảnh  ở 

Cực Lạc rất là lợi đạo, thường được thấy Phật, luôn nghe pháp âm, nên tâm thanh tịnh và 

định huệ thành; ở chung với chư Đại Bồ tát Thượng thiện nhơn thời Thánh nghiệp ngày 

tăng, Chánh hạnh ngày tấn; không già, không bệnh, thọ mạng vô lượng vô biên A Tăng 

kỳ kiếp, nên một đời, một thân thẳng lên đến bậc Đẳng giác Bổ xứ thành Phật”. 

Ta lại nhận định: “ Nguyện lực của đức Từ phụ A Di Đà rộng lớn bất tư nghị. Nay ta 

đứng theo pháp môn niệm Phật cầu sanh Tịnh độ mà tu, quyết đặng Phật nhiếp thọ, quyết 

đặng vãng sanh. Đã đặng vãng sanh tức là trụ bậc Bất thối, mau thành Phật đạo. Chỉ có 

nguyện lực của Phật là chiếc thuyền từ có thể đưa ta ra khỏi biển khổ thôi. Chỉ có cõi Cực 

Lạc là Đại Học Đường có thể đem ta đến bờ Đại giác”. 

Tự nhận như thế rồi, bền chặt một lòng nguyện thoát ly Ta bà ác trược, như người tù 

muốn  ra  khỏi  ngục  tối  không  chút  quyến  luyến;  nguyện  về  Cực  Lạc  thanh  tịnh,  dường 

như trẻ thơ đi lạc mong mỏi được về nhà không chút dần dà. 

Nhận định như vậy, lập nguyện như vậy, đó là “ Tin sâu cùng nguyện thiết” 

Bắt  đầu từ đây cho đến trọn đời, tùy trường hợp, tùy  hoàn cảnh,  tùy sức,  tùy phần, 

chí tâm trì niệm sáu chữ hồng danh Nam Mô A Di Đà Phật, coi đó như một công vụ hết 

sức khẩn yếu phải tận lực mà làm. Nếu là người rảnh rang vô sự thì ngày cũng như đêm, 

lúc đi đứng cũng như lúc nằm ngồi giữ chặt chánh niệm. Phật không rời tâm, tâm không 

rời Phật. Hoặc niệm ra tiếng, hoặc niệm thầm nhiếp cả sáu căn, Phật hiệu nối luôn. Đây là 

tương tục chấp trì. Niệm như vậy lâu ngày sẽ tự chứng Tam muội: hiện tiền thấy Phật thọ 

ký,  lâm  chung  cao  thăng  thượng  phẩm.  Còn  nếu  là  người  đa  đoan  công  việc,  như  việc 

nước, việc nhà v.v… không nhiều giờ rảnh thời nên tối và sáng sớm, thực hành phương 

pháp “ thập niệm”, giữ mãi trọn đời không sót, không bỏ cũng được vãng sanh. Vì đức 

Từ phụ có bổn nguyện : “ Chúng sanh ở mười phương nghe danh hiệu tôi rồi chí tâm tin 

 muốn,  nguyện  sanh  về  cõi  nước  tôi  nhẫn  đến  mười  niệm  mà  không  được  sanh,  thời  tôi 

 không ở ngôi Chánh Giác”.  

Ngoài ra người nào ở trong trường hợp chặng giữa, thời châm chước phân thời định 

khóa  mà thọ trì.  Tất cả đều phải cung kính,  chí tâm,  kỹ chắc trong lúc trì niệm,  là điều 

kiện  khẩn  yếu.  Hành  trì  như  vậy  gọi  là  chuyên  trì  hồng  danh  A  Di  Đà  Phật,  và  đây  là 

chánh hạnh. 

Người niệm Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc còn cần phải làm những điều lành, 

như có lòng từ bi, giới sát hộ sanh, bố thí cứu tế, trì trai, giữ giới, hiếu thảo cha mẹ, kính 

thờ sư trưởng,  phò trì Tam Bảo, lợi  mình,  lợi  người,  dẹp  lòng ngã  mạn tham sân,  thêm 

lớn hòa vui nhẫn nhục, tin sâu nhân quả, mở mang chánh kiến … dùng đây làm trợ hạnh. 

 Tín nguyện đã có, chánh trợ đã đủ, đến  lúc lâm chung, chắc chắn được đức Từ phụ 

cùng Thánh chúng thừa bổn nguyện lực đích thân đến tiếp dẫn Vãng sanh Cực Lạc. 

Tín,  Nguyện  và  Hạnh  phải  được  cả  ba  mới  được  vãng  sanh,  như  cái  đảnh  ba  chân, 

thiếu một thời ngã. Nhưng nên hiểu thêm rằng: “Được vãng sanh là do  lòng tin sâu chắc, 

 chí nguyện tha thiết để cảm thông với nguyện lực của Phật”. Còn nơi công hạnh ít thời 

quả thấp, nhiều thời phẩm cao. Do vì công hạnh không hạn cuộc mà chú trọng nơi tín và 

nguyện như vậy, nên đoạn trước có nói, tất cả người trong tất cả các giới  ở xã hội đều có 

thể thực hành và đều có thể thành tựu được cả. Vì  tin sâu  và  nguyện thiết, hạng người nào 

cũng có thể lập được;  thập niệm, niệm Phật,  ở trường hợp nào cũng đều thực hành được. 

---o0o--- 

Phần III - NHỮNG CÀNH SEN TRẮNG 

Thời gian qua, tôi từng tự nghĩ: “ Ta cùng thập phương chư Phật đồng một bản chơn 

giác tánh, đúc Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật  há chẳng từng dạy rằng,   tất cả chúng sanh 

 đều đầy đủ Như Lai trí huệ, đức tướng đó sao!”. 

Từ sơ thỉ có thân, không phải là ta sau chư Phật, các Ngài đã giải thoát tự tại, đủ vô 

lượng trí huệ công đức thần thông, mà ta hiện vẫn bị buộc ràng trong vòng sanh tử, đầy 

vô biên phiền não, tội nghiệp khốn khổ? Phải chăng do vì chư Phật sớm chứng ngộ bản 

chơn, còn ta mãi mê say trần tục! Thật đáng hổ thẹn!Thật đáng thống trách! 

Tôi lại tự nghĩ: “Đã tự biết lỗi, giờ đây ta phải kíp lo sao cho được giải thoát, và phải 

giải thoát nơi đời hiện tại. Nếu trong đời này mà chưa được giải thoát, đời sau quyết khó 

bảo đảm và vẫn có thể loanh quanh mãi trong vòng luân hồi như những đời qúa khứ thôi! 

vì sao vậy  ?  Vì  có nhiều điều rất chướng  ngại con đường giải thoát của chúng ta ở đời 

sau: 

1. Do phước lực tu hành hiện đời mà ta sẽ sanh lên các cõi trời ư ? Trong kinh có lời: 

“Chư thiên cõi dục, vì cảnh ngũ dục quá thắng diệu dồi dào làm cho say mê, lại không có 

sự thống khổ  làm cho thức tỉnh,  nên khó phát tâm chịu  nhọc,  chịu khổ  mà tu hành đạo 

hạnh. Hưởng phước vui mãi mà không tu, tất có ngày hết phước mà phải sa đọa. còn Chư 

Thiên trong cõi Sắc và Vô sắc vì mãi an trụ trong cảnh giới thiền định, khó tấn tu đạo giải 

thoát, lúc sức thiền định đã mãn vẫn y nhiên làm kẻ luân hồi” 

Vĩnh Gia thiền sư nói: “Người tu phước sinh lên các cõi Trời sẽ chiêu lấy quả khổ ở 

tương lai, như bắn mũi tên lên hư không, khi sức đã mãn tên lại rơi xuống đất”. 

Đó là sanh lên cõi trời không bảo đảm giải thoát. 

2. Ta sẽ được thân làm người nữa ư ? Đui, điếc, câm, ngọng trên mặt địa cầu rất lắm 

kẻ;  Kinh,  Thượng  xuôi  ngược  cũng  nhiều  người,  biết  bao  xứ  không  Phật,  Pháp,  Tăng; 

nơi nơi đầy ngoại đạo tà giáo. Được thân người mà có một trong những điều trên đây tất 

khó mong tu hành chánh đạo, sẽ lạc vào tà ngoại. Ngoài ra, nếu ta có phước làm vua, làm 

quan, làm nhà triệu phú thì “sang giàu học đạo là khó”, lời Phật rành rành trong kinh Tứ 

Thập Nhị Chương. Hoặc giả đời trước có tu thiền quán mà được thông minh thì  “thế trí 

biện thông”là một trong bát nạn. Đó là chưa kể đến không biết bao nhiêu người lợi dụng 

sự  sang  giàu,  tài  trí  để  gây  tạo  những  tội  ác  tày  trời,  mà  ta  thường  nghe,  thường  thấy 

trong đời… 

Dù  cho  thân  người  đời  sau  của  ta,  do  căn  lành  mà  ở  ngoài  những  chướng  nạn  ấy, 

nhưng  theo  lời  Phật  dạy,  Phật  pháp  càng  ngày  càng  đi  sâu  vào  thời  mạt,  bậc  minh  sư 

thiện hữu chơn chánh tu hành, có đạo lực là rất khó gặp. Thầy bạn giải thoát đã không, ai 

là người dẫn đường cho ta đắc đạo? Lại đương nhằm kiếp giảm, tuổi thọ con người càng 

lúc càng bớt dần, đời sau chưa tu hành được gì rồi chết, đời thứ ba, thứ tư sẽ ra thế nào? 

Ta sẽ đi vào đâu? 

Thế dù được sanh làm người trở lại, không thể bảo đảm là sẽ giải thoát. 

3.Phật nói:  “Chúng sanh được thân người như đất dính móng tay, còn sa vào ác đạo 

như  đất toàn  cõi  đại  địa”.  Sau  khi  bỏ  thân  này,  ta  dám  cả  quyết  là  không  đi  xuống  ư? 

Kinh  nói:  “Phạm  một  tội  nhỏ(kiết  la)  phải  đọa  địa  ngục  bằng  tuổi  thọ  của  Tứ  Thiên 

Vương”.  Huống  là  nghiệp  chướng  từ  vô  lượng  đời  đến  nay  khó  có thể  lường.  E  rằng  : 

“Cường giả tiên khiên”, một bước trật chân chắc chắn là lăn xuống đến đáy hố sâu. Đây 

là điều lo sợ cho đời sau mãi mãi trầm luân. 

Ôi! Thân người khó đặng, Phật pháp khó được nghe. Nay ta do túc thế thiện căn nên 

được hưởng chút ít dư âm của Như Lai, võ vẽ biết đôi đường giải thoát, thật là đại hạnh! 

Thật là hi hữu! Ta còn chờ gì mà không thẳng bước tấn tu ? Ta còn đợi chi mà chẳng kíp 

đoạn dòng sanh tử? Và cả nhơn loại kia, cả mọi loài kia, cũng đang nổi chìm trong biển 

khổ không bờ, ta phải thẳng tiến đến Phật quả, để rồi vận thuyền từ bi nguyện lực cứu vớt 

quần sanh, không thể dần dà được. 

Rồi tôi tự ngẫm: “Y cứ nơi Thánh giáo, dứt sạch Tam giới kiến tư hoặc mới siêu thoát 

luân hồi. Nếu phiền não còn mảy may, cội gốc sanh tử vẫn chưa đoạn. Đây là thông luận 

của Tiểu thừa và Đại thừa. 

Riêng phần Đại thừa, được bảo đảm trên con đường giải thoát thành Phật, tất phải vào 

bậc Tín tâm bất thối làm đầu. Chứng bậc này, theo Khởi Tín Luận, phải là người đủ năng 

lực thiện căn huân tập, thâm tín nhân quả, chư ác mạc tác, chúng thiện phụng hành, phát 

Bồ đề tâm, đặng gặp chư Phật gần gũi cúng dường, tu Bồ tát hạnh. Tu tập như vậy mãi 

đến đủ một vạn đại kiếp tín tâm mới thành tựu. 

Ôi! Như thế thời thế nào? Ta là chúng sanh thời mạt pháp, tự thấy mình phước mỏng 

nghiệp  dày,  chướng  sâu  huệ  cạn.  Chí  nguyện  được  giải  thoát  nội  hiện  đời  của  ta,  chí 

nguyện đi thẳng đến viên mãn Phật quả của ta, có thể thành cảnh mộng ư?. 

Nhưng tôi tự an ủi: “Đức Như Lai có dạy một phương tiện siêu thắng để bảo đảm sự 

giải thoát, mà cũng để bảo đảm vững bước đường thành Phật cho tất cả chúng sanh:  Pháp 

 môn Tịnh độ, niệm Phật cầu sanh Cực Lạc thế giới!.  

 T heo  lời Phật,  dù là  hạng cực ác  mà chịu  hồi tâm tu theo pháp  môn  này,  trong  một 

thời  gian  rất  ngắn(10  niệm)  cũng  được  vãng  sanh.  Đã  được  vãng  sanh,  thời  siêu  phàm 

nhập Thánh, thoát hẳn sanh tử, bất thối Vô Thượng Bồ đề. 

Nương  Pháp  môn  này,  ắt  là  ta  sẽ  được  toại  bổn  nguyện  :  giải  thoát,  thành  Phật,  độ 

sanh. Người cực ác tu hành còn thành tựu thay, huống ta chưa là kẻ ác”. 

Từ  ngày ấy,  tôi  lập chí kiên quyết  nơi Tịnh độ và cố gắng thực  hành. Tôi giao phó 

pháp  thân  huệ  mạng  của  mình  cho  đức  Từ  phụ  A  Di  Đà  Phật,  coi  cõi  Cực  Lạc  là  gia 

huơng của mình, bớt lần sự duyên để chuyên tâm niệm Phật…”. 

( Trích:  Đường về Cực Lạc) 

---o0o--- 

Từ xưa, trong những xứ mà Đại thừa giáo được lưu hành, nhất là Trung Hoa, Tự lực 

môn và Phật lực môn thường khi thành đối lập, rất chướng ngại cho người học đạo, mặc 

dù đều từ kim khẩu của đức Thích Ca Mâu Ni tuyên thuyết, và đều là của Đại đức Ma Ha 

Ca Diếp và A Nan Đà kiết tập. 

Vì chỗ lợi ích riêng cho một nhóm người đại căn đến cầu Pháp, chư Tổ trong Thiền 

tông  dùng  trực  chỉ  nhơn  tâm,  kiến  tánh  thành  Phật  để  khai  thị,  đôi  khi  in  như  bài  xích 

Liên tông. Nhưng chính những lời ấy là chuyển ngữ đối với đương cơ, chứ chẳng phải lời 

thường dùng đối với tất cả. 

Một hạng người tăng thượng mạn, tự cao, tự phụ theo kiến thức hẹp hòi của mình, vin 

theo tiếng vang văng vẳng ấy, đường hoàng đứng ra công kích môn Tịnh độ cùng khinh 

hủy người tu Tịnh nghiệp, để rồi chuốc lấy tội báng Phật, hủy Pháp, khinh Tăng. Vì môn 

niệm Phật vãng sanh là gốc từ Phật A Di Đà lập nguyện, đức Thích Ca Mâu Ni chỉ giáo 

và lục phương chư Phật tán dương, nay bác môn Tịnh độ thời là hủy báng chư Phật vậy. 

Đã  từ  nơi  Phật  tuyên  dạy,  thời  môn  Tịnh  độ  là  giáo  Pháp  chuyên  chánh;  bác  Tịnh  độ 

chính  là  hủy  báng  chánh  pháp  vậy.  Nơi  hội  Hoa Nghiêm,  đức  Phổ  Hiền;  trong  hội  Bát 

Nhã, đức Văn Thù cùng vô lượng Đại Bồ tát đều có lời phát nguyện vãng sanh Cực Lạc; 

Mã Minh đại sĩ có lời khuyên tu niệm Phật trong Luận Khởi Tín; Long Thọ Bồ tát được 

Phật thọ ký vãng sanh nơi pháp hội Lăng Già, cùng vô số bậc đại tổ sư của các tông Đại 

thừa,  chẳng  những  Liên  tông  mà  cả  Thiền  tông,  Hoa  Nghiêm  tông,  nhất  là  Pháp  Hoa 

tông. Cho đến trong Duy Thức tông, ngài Thiên Thân, Ngài Khuy Cơ v.v…đều cực lực 

tán  dương  và  hoằng  truyền  pháp  môn  Tịnh  độ.  Nay  bác  môn  Tịnh  độ  hay  khinh  hủy 

người niệm Phật, thời chính là hủy báng chư Hiền Thánh Tăng vậy. Hủy báng Tam Bảo 

là nghiệp nhơn của quả báo địa ngục A- tỳ. 

Ấn Quang đại sư, một cao Tăng của cận đại, xót thương những kẻ nông nỗi ấy, nương 

khẩu khí của Mộ Liên pháp sư ở Hồng Loa Sơn mà thuật ra tập quyết nghi này, để lấp bít 

cửa địa ngục cho họ. 

Nguyện bổn đề là Tịnh Độ Quyết Nghi Luận, bổn Việt dịch này tôi sửa lại là Thiền 

Tịnh Quyết Nghi. 

Nơi tập này,  chỉ trích chỗ nhận  lầm của các nhà  tu Thiền  về pháp  môn Tịnh độ với 

một lối lập luận chặt chẽ sâu sắc, Đại sư căn cứ vào giáo lý mà giảng giải tông thú của 

môn niệm Phật một cách rành rẽ. 

Tập  này  có  thể  là  kim  chỉ  nam  cho  người  còn  bâng  khuâng  nơi  hai  nẻo  đường:  tu 

Thiền hay tu Tịnh? Và lèo lái cho những người phát tâm Phật rồi. 

Với người tu Thiền, tập này chỉ cho biết rằng, có ngại gì kiêm tu niệm Phật để được 

bảo đảm cho quả giải thoát ở tương lai. Với người tu Tịnh, tập này sẽ hướng dẫn đến mục 

đích liên hoa hóa sanh và phá tan những tà thuyết bài bác của ma ngoại. 

Người học Phật phải tu Phật, nghĩa là phải nhắm mục đích: chứng Phật quả, mới phải 

thật là đệ tử Phật. 

Nên tâm sự xét: “ Ta có thể cứ tự lực vượt khỏi luân hồi để đến quả Viên mãn Bồ đề, 

hay cần phải nương Phật lực ?” 

Ta phải bình tỉnh cân nhắc sự lợi hại, không nên quá tự phụ mà thành nông nỗi. 

Người có chút trí khôn, chẳng bao giờ chịu phí sức thời giờ nhúm lửa bằng cách cọ 

gỗ trước ngọn đuốc đang cháy bừng. 

Kẻ quá ngông cuồng mới tự phụ cặp chân mình, rồi lội bộ băng rừng trèo núi để qua 

xứ Thiên Trúc trong khi tàu thủy đang chờ ở bến, phi cơ chực sẵn ở sân bay! 

Kinh Đại Tập Nguyệt Tạng, Phật dạy: “ Trong thời mạt pháp, chúng sanh chỉ nương 

sức niệm Phật mà ra khỏi luân hồi thôi”. 

Kinh Bát Nhã, đức Phật đem sự chuyên tâm xưng niệm danh hiệu Phật để đáp lời hỏi 

của  đức Văn Thù Bồ tát về vấn đề: “ Thế nào mau đặng Vô thượng chánh giác ?” 

Kinh A Di Đà, đức Phật nhiều lần lập lại câu: “ Các chúng sanh nên phải phát nguyện 

cầu sanh về cõi Cực Lạc của Phật A Di Đà…” 

Kinh Hoa Nghiêm. Ngài Phổ Hiền; Kinh Bát Nhã Ngài văn Thù đồng phát nguyện: “ 

Nguyện con đến lúc sắp lâm chung, tận mặt thấy Phật A Di Đà, liền được vãng sanh cõi 

Cực Lạc”. 

Văn Thù Bồ tát bảo Pháp Chiếu đại sư: “Muốn mau thành Phật không gì bằng chuyên 

niệm Phật A Di Đà…” Và Quán Thế Âm Bồ tát khuyên Từ Mẫn Tam Tạng: “Ông muốn 

truyền pháp để độ mình, độ người thời nên chuyên niệm Tây Phương Cực Lạc thế giới A 

Di Đà Phật và phát nguyện vãng sanh” 

Hỡi  các  pháp  hữu!  Các  đạo  hữu!  Hỡi  những  người  có  lòng  muốn  thoát  ly  cõi  ngũ 

trược ác thế, những vị mong ra khỏi nẽo luân hồi, những bậc lập chí độ sanh! Các Ngài 

còn chần chờ gì nữa mà không kíp tuân lời Phật dạy, cùng đại Bồ tát khuyên mà chuyên 

tu niệm Phật! 

Các Ngài còn ngại gì mà không noi gương chư Tổ sư, các cổ đức để phát nguyện cầu 

về Cực Lạc Tịnh Độ! Và các bạn còn nghi ngờ gì khi đã hiểu giáo lý, khi đã biết rõ rằng 

trước ta đã có vô số người được vãng sanh, đã được siêu phàm nhập Thánh nhờ tu Tịnh 

nghiệp! 

( Trích: Thiền Tịnh Quyết Nghi) 

---o0o--- 

Đại sư Ấn Quang là bậc long tượng trong thế kỷ này. Về Giáo thì thông cả Tam tạng, 

về  luật thì giới  hạnh sáng rỡ,  về Thiền thì thấu triệt Tâm tông, về Tịnh thì tự hành hóa 

tha. Đúng là bậc thiện tri thức của mọi người, đáng là đấng Đại đạo sư của mọi giới. 

Lời khai thị của Đại sư là khuôn vàng cho hàng Phật tử cùng noi,  lời giảng dạy của 

Đại Sư là thước ngọc cho nhơn thế cùng bước. 

Các thiện hữu hảo đồ ghi chép lại những chỗ giảng dạy  khai thị của đại sư, in thành 

nhiều bộ sách để lưu truyền lợi ích cho đời, trong đó tập “ Tám bài thuyết pháp hộ quốc 

tiêu tai” là một. 

Phương châm giáo hóa cuộc đời của Đại sư, có thể gom vào 16 chữ sau đây: “Tránh 

 dữ, làm lành, giới sát, ăn chay, tin sâu, nguyện thiết, niệm danh hiệu Phật”.  

Vì thế nên nội dung của tám bài thuyết pháp này cũng vẫn không ngoài 16 chữ trên. 

Ôi! Khổ không ai chẳng chán mà ít người chịu tránh dữ; vui không ai chẳng ưa mà ít 

kẻ ham làm lành. Phàm phu ai cũng chê mà tối ngày tưởng nghĩ trần lao; Thánh nhơn ai 

cũng thích mà biến trễ niệm Phật… Như thế thì nhơn quả còn chưa tin, chưa hiểu, nói chi 

đến diệu lý nghĩa huyền. 

Nếu chịu nghe lời dạy khuyên thống thiết của Đại sư mà thực hành, thì tất nhiên sẽ 

được an lạc giải thoát. Phải biết: “ Muốn hái quả ngon phải trồng giống tốt, muốn được 

bóng thẳng phải  sửa  hình  ngay”.  Cá  nhân  làm  lành,  lánh dữ,  ăn chay,  niệm Phật, thì cá 

nhân an lạc; mọi người làm lành, lánh dữ, ăn chay, niệm Phật thì mọi người an lạc. 

Những ai biết thương mình, lo đời, không thể không quan tâm cố gắng nơi đây vậy. 



( Trích: Tám Bài Thuyết Pháp Của Ấn Quang Đại Sư) 

---o0o--- 

Phần IV - PHỤ LỤC 

 TRUYỆN  VÃNG SANH CÓ CHỨNG NGHIỆM 

 Những sự tích của các vị tu Tịnh độ được vãng sanh mà chúng ta được đọc đến, hầu 

 hết  là  trích  dịch  ở  sách  Trung  Quốc,  mà  những vị  được  vãng  sanh  kia  là  người  Trung 

 Quốc. Người nước ta tu Tịnh độ, từ xưa đến nay há lại không có người được vãng sanh 

 ư? Nếu có, sao không thấy sách nào ghi đến? Có vãng sanh cùng chép vào sách là hai 

 chuyện. Từ xưa đến nay, người nước ta  tu Tịnh độ được vãng sanh rất nhiều, nhưng vì 

 thiếu sót sự ký lục,  thiếu sự lưu truyền,  nên dù có nhiều mà ít người  được biết. Có biết 

 cũng cho  riêng nhóm người  được  mục kích,  nhưng rồi nó cũng theo thời gian  mà phai 

 lần.  

 Chính  tôi  cũng  từng  nghe  biết  nhiều  người  tu  Tịnh  độ,  khi  lâm  chung  có  chứng 

 nghiệm chắc chắn được vãng sanh, nhưng vì không ghi chép, không thường lập lại trong 

 trí,  nên  nay  thấy  sự  khuyết  điểm  như  vừa  nói  ở  trên,  muốn  tường  thuật  lại  thì  đã  quên 

 lãng gần hết, hoặc nhớ người mà quên tên họ, năm tháng v.v… Ghi chép mà không rành 

 rẽ tên họ, chỗ nơi, thời làm thế nào mà thủ tín được!  

 Vài  sự  tích chép dưới  đây  may chăng nó có thể làm tiền phong bổ  cứu điều khuyết 

 điểm trên, mà từ đây về sau, lần lượt mọi người đều được đọc những trang tiểu sử vãng 

 sanh  có  chứng  nghiệm  của  các  nhà  đạo  tâm  vì  mục  đích  vị  tha  tường  thuật,  để  thực 

 nghiệm lời Phật dạy và nảy nở tín tâm của mình.  

 N gày 10 tháng 10 năm Mậu Tý (DL. 1948) 

---o0o--- 

1.NÁN LẠI MỘT NGÀY 

Bà Nguyễn Thị Danh, pháp danh Đạt Nhiên, người làng Thanh Hà, hạt Chợ Lớn. 

Gần 60 tuổi mới phát tâm cầu đạo. Thọ pháp với sư cụ chùa Tôn Thạnh, chuyên tâm 

tu Tịnh nghiệp. Đến năm Ất Dậu (DL. 1945), năm 68 tuổi, bà nhuốm bệnh, biết trước giờ 

vãng sanh. Ngày 07 tháng 04, bà sai người đến Chùa Tôn Thạnh thỉnh Sư cụ Liễu Thoàn 

rằng : “Ngày 08 tháng 04 này, bà theo Phật, xin thỉnh Sư cụ đến ngày đó xuống nhà để bà 

từ tạ” 

Nhưng vì ngày 08 tháng 04 là ngày lễ Đản sanh của đức Thích Ca, Sư cụ mắc ở Chùa 

hành lễ,  nên thành ra  sáng mùng 09 Sư cụ mới xuống đến. Thấy Sư cụ bà mừng rỡ mà 

bạch rằng:  “ Từ  hôm qua đến nay tôi trông Thầy lắm. Truớc khi về Phật, tôi muốn gặp 

Thầy để tạ từ. Đáng lẽ tôi đã đi từ trưa hôm qua, song vì chờ Thầy nên tôi phải nán lại 

đến hôm nay. Bây giờ tôi sắp đi xin Thầy hộ cho một biến kinh!” 

Sư cụ cùng vài người đệ tử lên trước bàn Phật tụng kinh A Di Đà, vừa xong quyển, 

thời Bà ngồi chắp tay niệm Phật mà quy Tây. Bà có hai người con trai đều xuất gia, hiện 

đương coi chùa Linh Phong tại làng Tân Hiệp tỉnh Mỹ Tho. 

---o0o--- 

2. Y NGUYỆN VÃNG SANH 

Bà Trần Thị Lai, người ở làng Tân Kim, hạt Chợ Lớn. 

Năm 45 tuổi, phát tâm tu hành. Có lời nguyện rằng: “ Con quyết chí tu hành, xin Phật 

cho con được vãng sanh vào ngày vía đức Phật A Di Đà (17 tháng 11)” 

Quả nhiên đến ngày 17 năm Đinh Hợi (DL. 1947), bà niệm Phật mà từ trần. 

Con cháu của bà đều xuất gia,  hiện nay đang tu tại chùa Pháp Tánh (làng Tân Kim, 

Chợ Lớn) 

---o0o--- 

3. BIẾT TRƯỚC NGÀY GIỜ VÃNG SANH 

Ông Hồ Văn Định, người làng Long An, Chợ Lớn. 

Năm 42 tuổi, phát tâm mộ đạo, chuyên ròng niệm Phật tụng kinh. 

Đến năm mậu Tý (DL. 1948) ngày mùng 03 tháng 09, ông nói trước với vợ con ông 

rằng:  “Đến  giờ  thân,  thời  tôi  về  Phật!”.  Thật  đến  giờ  thân  ông  chắp  tay  niệm  Phật  mà 

vãng sanh. 

 Ba  tích vãng sanh trên đây của Sư cụ Liễu  Thoàn (Hoà Thượng  chùa Tôn  Thạnh  ở 

 Cần Giuộc) tường thuật. Sư cụ tự nói rằng, những người tu Tịnh Độ lúc lâm chung, có 

 thực nghiệm là  được vãng sanh. Sư cụ tường  thuật  đây,  đều là tận  mắt Sư cụ mục kích 

 trong  khi  Sư  cụ  đến  hộ  niệm.  Ngoài  ra,  Sư  cụ  còn  thuật  thêm  bảy  người  nữa,  như  ông 

 Nguyễn  Văn Xá  (làng Duy Đức) niệm  Phật  chờ  mây trắng đến mà từ trần; Cô Nguyễn 

 Thị  Sao  (Làng  Mỹ  Lệ),  trước  giờ  lâm  chung  thấy  ba  lần  mống  bạc  xẹt  ngang  mình  từ 

 Đông sang Tây v.v… 

 Ôi!  Sanh  không  biết  từ  đâu  đến,  chết  không  biết  sẽ  về  đâu.  Hãi  hùng  kinh  sợ,  giật 

 mình  lăn  lộn,  mắt  trợn  ngược,  miệng  méo  xếch,  ngợp  hơi,cứng  lưỡi,  chân  rút,  tay  vin 

 v.v… kể sao cho hết cảnh trạng thống khổ trong khi sắp chết của một phần đông trong số 

 người cả đời không biết gì là điều lành, là đạo đức.  

 Muốn “ Tử an”, há lại dễ được lắm ư!. Câu “ Tử khổ” từ xưa đức Phật đã từng răn 

 nhắc! Muốn khỏi “ Tử khổ” phải làm thế nào?  

 Kinh  nói:  “Khi  con  người  sắp  chết,  thời  tất  cả  cảnh  tượng  của  những  điều  ác  hay 

 lành trọn trong đời của người đó gây tạo đều tuần tự phô diễn lại trong trí của người đó. 

 Nếu cảnh dữ thời sẽ chết một cách đau khổ, sợ sệt; còn cảnh lành thời đi một cách an vui 

 vững vàng” Biết trước ngày giờ mình sẽ từ giã thân ô trược này, khi đi thong dong tự tại, 

 là những điều lành dành riêng cho những người hành đạo chân chánh và đã đắc lực, mà 

 dễ được nhất là người tu về pháp môn Tịnh độ (niệm Phật cầu vãng sanh Cực Lạc) 

 Ngày thường đã tu Tịnh Độ, thời là đã vun trồng chánh nhân Tịnh độ. Nhân lành thời 

 có kết quả lành. Trong kinh đức Phật có dạy; “ Này Xá Lợi Phất! nếu có người đã phát 

 nguyện, đang phát nguyện, sẽ phát nguyện muốn sanh về cõi Cực Lạc của đức Phật A Di 

 Đà… nơi cõi kia hoăc đã sanh về rồi, hoặc hiện nay sinh về, hoặc sẽ sanh về”  

 Lời của đức Phật, đấng Thiên nhân sư phán ra,  quyết định là đúng thật. Đó là điều 

 mà từ xưa đến nay, người có chánh tín, không ai là không công nhận pháp môn Tịnh độ 

 (niệm Phật A Di Đà cầu sanh về Cực Lạc) là pháp môn vừa thù thắng nhất, vừa giản tiện 

 nhất. Đó là lời các vị Tổ sư thường nói.  

 Thù  thắng  nhất,  vì  người  tu  Tịnh  độ  mau  chứng  bậc“Bất  thối”,  mau“Thành  Phật” 

 cho đến Ngài Phổ Hiền, Ngài Văn Thù là bậc Pháp Vương Tử mà còn nguyện sanh thay!  

 Giản tiện nhất, vì mọi người bất luận là trí, ngu, nam, nữ đều có thể thực hành và đều 

 có thể thành tựu.  

 Xem như nguyện của bà Danh v.v…đến già mới  phát tâm. Thời gian tu hành không 

 bao lâu, mà đều có phần tự tại an vui khi lâm chung: người thời ngừng sự chết lại, người 

 thời y như chỗ mình nguyện cầu, người biết rõ giờ khắc…Những sự tự tại an vui khi lâm 

 chung của người  tu  Tịnh  độ,  là thoại  ứng được vãng sanh về cõi Tây Phương  Cực Lạc 

 vậy.  

 Người tu Tịnh độ được như thế là do nhờ sức đại nguyện của đức Phật A Di Đà nhiếp 

 thọ.  

 Trong kinh Vô Lượng Thọ Phật, đức Phật A Di Đà khi tu hạnh Bồ tát, có phát 48 điều 

 đại nguyện để nhiếp thọ chúng sanh. Ngài đã thực hành đầy đử 48 điều đó, và hiện tại 

 cũng  như  vị  lai,  Ngài  vẫn  dùng  48  điều  đại  nguyện  đó  tỏa  khắp  pháp  giới  để  tiếp  độ 

 muôn loài. 

---o0o--- 

4.BÀ LÝ THỊ CÚC 

Sinh quán tại Bình Tây, Chợ Lớn. 

Năm 18 tuổi, bà phối duyên cùng ông Trần Thu Cơ, sanh được hai người con trai. Vợ 

chồng  ly dị.  Không bao  lâu  hai  người con trai chết, bà vẫn thủ tiết lo buôn bán tự nuôi 

sống, phát tâm quy y Tam Bảo với Pháp danh Diệu Thu. Rồi lúc ở Huế, lúc ở Chợ Lớn, 

khi ở Bạc Liêu… Cuối cùng do chiến tranh, năm 1946, bà về Chợ Lớn thuê một ngôi nhà 

nhỏ gần đình Minh Phụng (đường Chợ Lớn, Phú Lâm) rồi ở đó một mình cho đến ngày 

rời bỏ cõi trần. 

Trải bao phen đau khổ vì gia đình cũng như nỗi tai biến, bà giác ngộ cõi đời là biển 

khổ, đường đạo là chốn lành. Đạo tâm của bà mỗi ngày thêm mạnh, thêm lớn. 

Đi  chùa  lễ  Phật  cùng  cổ  xướng  những  việc  cúng  dường  Tam  Bảo  là  việc  làm  hằng 

ngày của bà. Bà thích may phan cúng Phật. Lúc không đủ tiền, bà xin hàng vải của các bà 

thân hữu, rồi ra công may. Cặp phan dâng vào chùa Hải Ấn trước ngày bà mất hơn một 

tuần, là cặp phan sau rốt chính tay bà may. 

Mùa đông năm 1955, bà tham gia đoàn thể Cực Lạc Liên Hữu ở đạo tràng Vạn Đức, 

cùng thỉnh sổ Niệm Phật Công Cứ. Từ đó trở đi, bà cần mẫn niệm Phật A Di Đà, tha thiết 

cầu sanh Cực Lạc thế giới. 

Người ta thuật lại, có lúc bà lễ Phật, kêu cầu đức Từ phụ A Di Đà thương xót tiếp độ 

cho bà đến  nước  mắt ràn rụa, tiếng thổn thức từng hồi trong cổ. Tình cảnh không khác 

đứa con thơ đang bị nạn mà kêu cầu cha mẹ cứu giúp. 

Hạ tuần tháng 11 âm lịch năm Bính Thân (1956), sau khi vãng cảnh Long Hải nước 

ngọt về bà nhuốm bịnh. Vì thấy bà ở có một mình, ngày 23 Cô Chín, cháu bà rước bà về 

dưỡng bịnh tại nhà Cô gần chợ Phú Lâm. 

Trong những ngày nằm bịnh, từ những đồ vật mượn gởi cùng những của riêng, bà dặn 

dò giao trả cũng như phân chia, tất cả đều rành rẽ. Và cũng trong những ngày ấy, bà niệm 

Phật rất chuyên cần.. 

Chiều ngày 30, Cô Hoàng Anh, cháu bà đến thăm, bà nói: “ 10 giờ sáng mai dì sẽ về 

Minh Phụng, không còn ở Phú Lâm đâu” 

Đến tối mặc dù bệnh thêm nặng, nhưng bà vẫn niệm Phật không ngớt và có vẻ thiết 

tha hơn lúc thường. 

Sáng sớm ngày mùng 01 tháng chạp sau khi bà ăn xong một chén cháo, thấy tay chân 

bà lạnh, mấy người đưa bà về nhà riêng của bà ở gần đình Minh Phụng. 

Được tin, cô hai Diệu Nghiêm lại nhà thay y phục cho bà. Tiếp đến, cô tám Diệu Cúc, 

cô Diệu Hiếu, cô Diệu Lộc đồng đến niệm Phật trợ duyên cho bà. Bấy giờ, bà nằm ngay 

thẳng yên lặng để nghe niệm Phật. 

Một lát sau, Thầy trụ trì Phước Cần đi tới với hai học Tăng đến khai kinh A Di Đà. 

Khi tụng đến đoạn: “ Tùng thị Tây Phương  quá  thập vạn ức Phật độ, hữu thế giới danh 

viết Cực Lạc…” thời  bà  hơi động  hai  vai rồi tắt thở  một cách  rất êm ái,  thân  vẫn  nằm 

yên như ngủ. Lúc bấy giờ là 10g sáng. Mọi người vẫn tiếp tục niệm Phật. 

Sau khi mất, sắc diện của bà tươi tắn khác thường, nét mặt vui vẻ như cười. 

02 giờ chiều  hôm ấy,  bà  hội đồng Thánh từ Vũng Tàu  về,  rồi cùng  với cô hai  Diệu 

Nghiêm y theo lời trong kinh luận mà khám hơi nóng trong thi hài, thời cả mình đều lạnh, 

chỉ đỉnh đầu là còn nóng. 04 giờ, cô hai Diệu Nghiêm thấy tóc bà hơi rối,  nên lấy lược 

gỡ, thoạt trong tóc có mùi thơm, cô gọi các bà đến khoe sự ấy. 

Giờ ngọ ngày mùng 02, làm lễ nhập mạch, cách giờ bà mất đã 26 tiếng đồng hồ, mà 

nét  mặt bà  vẫn tươi  vui, da  mặt trắng như dồi phấn, có phần  nở  nang  xinh đẹp hơn  lúc 

còn sống, toàn thân không có chút mùi hôi, gối chiếu vẫn khô ráo không âm ỷ. Người đến 

dự lễ ai cũng khen là rất ít có. Cho đến những người từ trước rất sợ thây người chết, mà 

cũng muốn nhìn gương mặt của thi hài bà. 

Sau khi kiểm lại đồ vật riêng của bà, thời thấy cuốn sổ Niệm  Phật Công Cứ đã chấm 

đầy 5 trương (Mỗi trương 378.000 câu hiệu Phật). 

Bà thọ được 73 tuổi. 

---o0o--- 

 Lời phụ: 

  Xét tình hình khi sắp mất và sau khi mất, bà Diệu Thu có nhiều điểm chứng nghiệm 

 được vãng sanh Cực Lạc.  

 Những ngày bệnh cho đến giờ tạ thế,  bà không ngớt  niệm Phật, bệnh càng nặng sự 

 niệm Phật của bà càng thành khẩn. Đây là điểm “ Chánh niệm vững vàng”. 

 Sau khi mất đến 26 tiếng đồng hồ, thi hài bà vẫn không thay đổi, như người nằm ngủ, 

 lại thêm có phần tươi vui nhuần thắm hơn lúc bà còn sanh tiền. Đây là điểm “ Thiện căn, 

thiện quả”. 

 Sau khi mất, trong tóc bà phất ra mùi thơm như mùi trầm. đây là điểm “  Tịnh nhơn, 

tịnh báo”. 

 Cả mình lạnh, đỉnh đầu nóng sau cùng. Đây là điểm chứng cứ được vãng sanh cụ thể 

 nhất.  Vì  y  theo  kinh  luận,  thời  thân  thể  người  chết,  nếu  đỉnh  đầu  nóng  sau  rốt,  khi  cả 

 mình đều lạnh, thời đó là một vị đã siêu phàm nhập Thánh. Người được vãng sanh Cực 

 Lạc không luận hạng nào, dù là bậc tối Hạ phẩm đều dự vào hàng Thánh giải thoát cả.  

 Ôi! Với thân thể một phụ nhơn cư sĩ, bà Diệu Thu đã nhờ công phu niệm Phật theo 

 châm ngôn “  Lánh dữ làm lành, tin sâu nguyện thiết”  mà được hiện đời vượt khỏi vòng 

 sanh tử luân hồi, siêu sanh Tịnh độ. Thế là bà đã hân hạnh được ở cõi Phật, thường được 

 gần Phật A Di Đà, cùng Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, chư Đại Bồ tát Thượng thiện, và bà 

 đã dự được hàng Thánh Đại thừa thành bậc Bất thối chuyển.  

 Thế mới  biết rằng,  nguyện lực của Phật  A  Di Đà thật  rõ là  từ bi  bất  tư nghị;  pháp 

 môn niệm Phật  rất hạp  với  căn cơ  của nhơn  loại, rất giản  tiện dễ tu, mà công lại  cao, 

 quả lại lớn.  

 Những  ai  có  chí  siêu  phàm,  muốn  giải  thoát  cho  mình,  cho  người,  cho  muôn  loài, 

 thiết tưởng chỉ nương theo pháp môn niệm Phật cầu sanh Tây Phương, mới có thể được 

 toại nguyện mà thôi.  

 Như  trong  kinh  Đại  Tập  Nguyệt  Tạng,  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  từng  bảo: 

 “Trong thời mạt pháp, chúng sanh chỉ nương pháp môn niệm Phật A Di Đà mà ra khỏi 

 luân hồi”.  

 Kinh Bát Nhã, đức Thích Tôn bảo Ngài Văn Thù Sư Lợi Bồ tát: “ Xưng danh hiệu của 

 A Di Đà Phật, thời mau được quả Vô Thượng Bồ đề…”.  

 Và  Ngài  văn  Thù  Sư  Lợi  Bồ  tát  đã  đem  lời  của  Đức  Thế  Tôn  truyền  lại  cho  Pháp 

 Chiếu Đại Sư: “ Muốn mau thành Phật, không gì bằng chuyên niệm Phật A Di Đà…”  

 Sau rốt xin chép lời của đức Bổn sư thọ ký trong kinh Tiểu Bổn để làm lời kết của bài 

 này:  “  Nếu có người  hoặc đã phát  nguyện,  sẽ phát  nguyện,  muốn sanh về cõi Cực Lạc 

 của  Phật  A  Di  Đà,  những  người  ấy  đều  được  chẳng  thối  chuyển  nơi  đạo  Vô  Thượng 

 Chánh Đẳng Chánh Giác, nơi cõi Cực Lạc, hoặc đã sanh, được sanh, sẽ được sanh” 

---o0o--- 

 48 ĐẠI NGUYỆN CỦA ĐỨC PHẬT A DI ĐÀ 

01. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, trong cõi nước của tôi còn có địa ngục, ngạ quỷ và 

súc sanh, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

02. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, mà hàng Trời, Người trong cõi nước tôi, sau khi 

mạng chung còn đọa vào ba ác đạo, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác 

03.  Giả  sử  khi  tôi  đặng  thành  Phật,  tất  cả  thân  thể  của  hàng  Trời,  Người  trong  cõi 

nước tôi, chẳng thuần sắc vàng ròng cả, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác 

04. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, mà hình sắc của hàng Trời, Người trong cõi nước 

tôi tốt xấu không đồng nhau, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác 

05. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, hàng Trời, Người trong nước tôi chẳng biết Túc 

mạng, ít nhất là biết những việc trong trăm nghìn ức vô số kiếp, tôi nguyện chẳng chứng 

lấy quả Chánh Giác. 

06. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, hàng Trời, Người trong cõi nước tôi chẳng đặng 

Thiên nhãn, ít nhất là thấy trăm nghìn Ức vô số cõi nước của Chư Phật, tôi nguyện chẳng 

chứng lấy quả Chánh Giác. 

07. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, hàng Trời, Người trong cõi nước tôi chẳng đặng 

Thiên nhĩ, ít nhất là nghe lời nói khắp của trăm ngàn ức vô số đức Phật mà chẳng thọ trì 

toàn vẹn được, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

08. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, hàng Trời, Người trong cõi nước tôi chẳng đặng 

Tha tâm trí, ít nhất là rõ biết tâm niệm của chúng sanh trong nghìn ức vô số cõi nước của 

chư Phật, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

09. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, hàng Trời, Người trong cõi nước tôi chẳng đặng 

Thần túc thông, trong khoảng một niệm, ít nhất chẳng vượt qua được trăm nghìn ức vô số 

cõi nước của chư Phật, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

10. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, nếu hàng Trời, Người trong cõi nước tôi còn sanh 

lòng tham chấp nơi thân mình, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

11.  Giả  sử  khi  tôi  đặng  thành  Phật,  hàng  Trời,  Người  trong  cõi  nước  tôi  chẳng  trụ 

trong dòng chánh định  mãi đến  lúc thành Phật, tôi  nguyện không chứng  lấy quả Chánh 

Giác. 

12.  Giả  sử  khi  tôi  đặng  thành  Phật,  ánh  sáng  của  tôi  còn  hạn  lượng,  ít  nhất  chẳng 

chiếu thấu trăm nghìn ức vô số cõi nước của chư Phật, tôi nguyện không chứng lấy quả 

Chánh Giác. 

13. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, thọ mạng của tôi còn có hạn lượng, ít nhất là trăm 

nghìn ức vô số kiếp, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

14. Giả sử  khi tôi đặng thành Phật, có người tính đếm biết đặng số của hàng Thanh 

văn trong cõi  nước  tôi,  hoặc giả  nhẫn đến tất cả chúng sanh  trong hàng Tam thiên Đại 

thiên đều thành bậc Duyên giác, cùng nhau đồng tính đếm trong trăm nghìn kiếp mà biết 

được số Thanh văn đó, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

15. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, thọ mạng của hàng Trời, Người trong cõi nước tôi 

không có  hạn  lượng,  trừ  khi  họ có bổn  nguyện riêng,  dài  ngắn tự tại theo  ý  muốn,  nếu 

không đặng vậy, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

16. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, hàng Trời, Người trong cõi nước tôi nhẫn đến có 

nghe tên bất thiện, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

17.  Giả  sử  khi  tôi  đặng  thành  Phật,  các  đức  Phật  trong  vô  lượng  thế  giới  ở  mười 

phương không đều ngợi khen xưng danh hiệu tôi, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh 

Giác. 

18. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, chúng sanh ở mười phương chí tâm tín nhạo muốn 

sanh về cõi nước tôi, nhẫn đến trong mười niệm, nếu chẳng được vãng sanh, tôi nguyện 

không chứng  lấy quả  Chánh Giác,  chỉ trừ  người  phạm tội  ngũ  nghịch  và chê  bai  chánh 

pháp. 

19. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, chúng sanh ở mười phương phát Bồ đề tâm tu các 

công đức, chí tâm phát nguyện muốn sanh về cõi nước tôi, đến lúc người đó mạng chung, 

nếu tôi chẳng cùng với đại chúng vây quanh hiện ra nơi trước người đó, tôi nguyện chẳng 

chúng lấy quả Chánh Giác. 

20.  Giả  sử khi tôi đặng thành Phật, chúng  sanh ở  mười phương  nghe danh  hiệu của 

tôi, để tâm nơi nước của tôi, vun trồng cội công đức chí tâm hồi hướng muốn sanh về cõi 

nước của tôi, nếu không được quả toại, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

21.  Giả sử  khi tôi đặng thành Phật,  hàng Trời, Người trong cõi  nước tôi chẳng đều 

thành tựu đầy đủ 32 tướng đại nhân, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

22. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, các hàng Bồ tát ở cõi Phật phương khác sanh về 

cõi nước tôi, rốt ráo chắc đến bậc nhất sanh Bổ xứ, trừ những vị có bổn nguyện, muốn  tự 

tại hóa độ, vì chúng sanh mà mặc giáp hoằng thệ, chứa nhóm cội công đức, độ thoát mọi 

loài, đi qua cõi nước của chư Phật tu hạnh Bồ tát, cúng dường các đức Phật Như Lai ở 

mười phương, khai hóa hằng sa vô lượng chúng sanh làm cho trụ vào Vô thượng Chánh 

nhân, vượt ngoài hạnh tu tuần thứ theo địa vị của hạng tầm thường, hiện tiền tu tập đức 

của Phổ Hiền. Nếu chẳng được như thế, tôi nguyện chẳng chứng lấy quả Chánh Giác. 

23. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, Bồ tát trong cõi nước tôi nương thần lực của Phật 

mà đi cúng dường các đức Như Lai, chừng trong khoảng một bữa ăn mà chẳng có thể đến 

khắp vô số, vô lượng ức Na do tha cõi nước của chư Phật, tôi nguyện không chứng lấy 

quả Chánh Giác. 

24. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, Bồ tát trong cõi nước tôi, ở trước chư Phật hiện 

cội  công  đức  của  mình,  bao  nhiêu  những  đồ  muốn  dùng  để  cúng  dường  chư  Phật,  nếu 

chẳng có đúng như ý muốn đó, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

25. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, Bồ tát trong cõi nước tôi không thể diễn nói nhất 

thiết trí, tôi nguyện chẳng chứng lấy quả  Chánh Giác. 

26.  Giả  sử  khi  tôi  đặng  thành  Phật,  Bồ tát trong  cõi  nước  tôi  không  đặng  thân  kim 

cang bền chắc, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

27. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, trong cõi nước tôi những hàng Trời, Người, tất cả 

muôn vật đều đẹp đẽ trong sạch sáng rỡ, hình sắc lạ thường rất nhiệm, rất mầu, không ai 

có thể cân  lường được. Những chúng  sanh kia  nhẫn đến  người được Thiên  nhãn  mà có 

thể  biện  biết  rõ  ràng  danh  số  của  những  vật  trên  đó,  tôi  nguyện  không  chứng  lấy  quả 

Chánh Giác. 

28. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, hàng Bồ tát trong cõi nước tôi nhẫn đến những vị 

công đức kém  ít  mà không thấy  biết được Đạo Tràng Thọ cao bốn trăm  muôn dặm,  vô 

lượng màu sắc, vô lượng ánh sáng, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

29.  Giả  sử  khi  tôi  đặng  thành  Phật,  nếu  Bồ  tát  trong  cõi  nước  tôi  đọc  kinh  pháp, 

phúng  tụng  pháp,  phúng  tụng  thọ  trì,  giảng  thuyết  mà  không  đặng  trí  huệ  biện  tài,  tôi 

nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

30. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, trí huệ biện tài của Bồ tát trong cõi nước tôi, nếu 

có người hạng lượng được đó, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

31. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, cõi nước của tôi thanh tịnh, thảy đều soi thấy tất 

cả vô lượng vô số bất khả tư nghị cõi nước của chư Phật mười phương, dường như gương 

sáng  soi  thấy  rõ  bóng  mặt,  nếu  không  được  như  thế,  tôi  nguyện  không  chứng  lấy  quả 

Chánh Giác. 

32. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, trong cõi nước tôi, từ mặt đất lên đến hư không, 

những cung điện, lầu đài, ao nước, cây hoa…Tất cả muôn vật đều do vô lượng chất báu 

đẹp cùng trăm  nghìn thứ  hương thơm  hiệp chung  lại  làm thành,  nghiêm sức tốt lạ,  hơn 

hẳn hàng Trời. Mùi thơm của những vật ấy xông khắp cả cõi nước ở mười phương, Bồ tát 

nào  ngửi  được  hơi  hương  ấy  thời  đều  tu  hạnh  của  Phật.  Nếu  không  đặng  như  thế,  tôi 

nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

33. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, những loài chúng sanh trong vô lượng bất khả tư 

nghì cõi nước của chư Phật ở mười phương, được ánh sáng của tôi chiếu đến thân, thời 

thân tâm của chúng sanh ấy hòa dịu hơn hẳn hàng Trời, Người. Nếu không đặng như thế, 

tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

34. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, những loài chúng sanh trong vô lượng bất khả tư 

nghị  cõi  nước  chư Phật ở  mười  phương  nghe danh tự của tôi,  mà chẳng đặng  các  môn 

Tổng trì sâu mầu cùng vô sanh pháp nhẫn của Bồ Tát, tôi nguyện không chứng lấy quả 

Chánh Giác. 

35.  Giả  sử khi tôi đặng thành Phật, những người  nữ trong vô  lượng  bất khả tư nghị 

cõi nước của chư Phật ở mười phương nghe danh tự của tôi,  mà vui mừng tin mến phát 

Bồ  đề  tâm  nhàm  ghét  thân  gái,  nếu  sau  khi  mạng  chung  còn  thọ  thân  gái  trở  lại,  tôi 

nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

36.  Giả sử  khi tôi đặng thành Phật,  hàng Bồ tát trong vô  lượng  bất khả tư nghị  cõi 

nước của chư Phật ở  mười phương  nghe danh tự của tôi,  thời  sau khi  mạng chung  vẫn 

thường tu hạnh thanh tịnh đến lúc thành Phật đạo. Nếu không đặng như thế, tôi nguyện 

không chứng lấy quả Chánh Giác. 

37. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, các hàng Trời, Người nhân dân trong vô lượng bất 

khả tư nghị cõi nước của chư Phật ở mười phương nghe danh hiệu của tôi, năm vóc gieo 

xuống đất, cúi đầu lễ lạy, vui mừng tin mến, tu hạnh Bồ tát thời các hàng Trời, Người đều 

kính trọng đó. Nếu không như thế, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

38. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, hàng Trời, Người trong cõi nước tôi muốn đặng y 

phục,  thời  những  y  phục  tốt  đẹp  đúng  pháp  như  đức  Phật  ngợi  khen  liền  tùy  niệm  tự 

nhiên  hiện  đến  trên  thân,  nếu  còn  phải  cần  may  vá,  đập  nhuộm…  tôi  nguyện  không 

chứng lấy quả Chánh Giác. 

39. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, hàng Trời, Người trong cõi nước tôi hưởng thọ sự 

vui  sướng  không  bằng  bậc  Lậu  Tận  Tỷ  Kheo,  tôi  nguyện  không  chứng  lấy  quả  Chánh 

Giác. 

40.  Giả  sử  khi  tôi  đặng  thành  Phật,  Bồ  tát  trong  cõi  nước  tôi,  tùy  ý  muốn  thấy  vô 

lượng cõi Phật nghiêm tịnh ở mười phương, tức thời ở trong cây báu thảy đều soi thấy rõ 

ràng đúng như ý muốn chẳng khác gương sáng soi thấy bóng mặt. Nếu không như thế, tôi 

nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

41.  Giả  sử  khi  tôi  đặng  thành  Phật,  các  hàng  Bồ  tát  ở  cõi  nước  phương  khác  nghe 

danh tự của tôi, mãi đến lúc thành Phật, nếu các căn thiếu xấu chẳng đầy đủ, tôi nguyện 

không chứng lấy quả Chánh Giác. 

42.  Giả  sử  khi  tôi  đặng  thành  Phật,  các  hàng  Bồ  tát  ở  cõi  nước  phương  khác  nghe 

danh tự của tôi thảy đều chứng đặng “ Chánh định thanh tịnh giải thoát”. Trụ trong chánh 

định  đó,  trong  khoảng  móng  niệm  liền  cúng  dường  khắp  vô  lượng  bất  khả  tư  nghị  của 

đức  Phật  Thế  Tôn,  mà  vẫn  không  sao  mất  tâm  chánh  định.  Nếu  không  như  thế,  tôi 

nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

43. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, các hàng Bồ tát ở cõi phương khác nghe danh tự 

của tôi, sau khi mạng chung sanh vào nhà tôn quý. Nếu không như thế, tôi nguyện không 

chứng lấy quả Chánh Giác. 

44.  Giả  sử  khi  tôi  đặng  thành  Phật,  các  hàng  Bồ  tát  ở  cõi  nước  phương  khác  nghe 

danh tự của tôi,  vui mừng hớn hở, tu hạnh Bồ tát đầy đủ cội công đức. Nếu không như 

thế, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

45. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, hàng Bồ tát ở cõi phương khác nghe danh tự của 

tôi, thảy đều chứng đặng “ Chánh định Phổ đẳng” Trụ trong chánh định đó, mãi đến lúc 

thành Phật, thường thấy tất cả vô lượng bất khả tư nghị các đức Phật. Nếu không như thế, 

tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

46. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, Bồ tát trong cõi nước tôi tùy ý muốn nghe pháp 

chi, thời tự nhiên liền đặng nghe pháp đó. Nếu không như thế, tôi nguyện không chứng 

lấy quả Chánh Giác. 

47. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, hàng Bồ tát ở cõi phương khác nghe danh tự của 

tôi, chẳng liền đặng bậc “ Bất thối chuyển”, tôi nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

48. Giả sử khi tôi đặng thành Phật, hàng Bồ tát ở cõi phương khác nghe danh tự của 

tôi,  mà chẳng liền chứng đặng bậc “Âm hưởng nhẫn”,  “ Nhu nhuận nhẫn”và “ Vô sanh 

pháp nhẫn”, cùng ở nơi pháp của chư Phật mà chẳng liền đặng “Bậc bất thối chuyển”, tôi 

nguyện không chứng lấy quả Chánh Giác. 

Trong kinh lại nói: “ Sau khi thuật 48 điều đại nguyện xong, đức Phật phán tiếp:  

“Này  A Nan! Ngài Pháp Tạng Tỷ kheo (Tiền thân của đức Phật A Di Đà)  vừa phát 

nguyện và nói tụng xong, liền đó khắp cõi đại địa sáu điệu vang động. Trời rưới hoa báu 

để  rãi  trên  mình  Ngài  Pháp  Tạng.  Âm  nhạc  tự  nhiên  trên  hư  không  vang  ra  tiếng  khen 

rằng: “ Quyết định chứng thành quả Vô Thượng Chánh Giác” Đó rồi Ngài Pháp Tạng Tỷ 

kheo tu hoàn toàn đầy đủ các đại nguyện như thế chắc thật chẳng dối… Pháp Tạng Bồ tát 

nay đã thành Phật hiện ở nước Cực Lạc bên phương Tây, cách đây mười muôn ức cõi…” 



M ười phương chư Phật ba đời 

 Di Đà bậc nhất chẳng rời quần sanh 

 Sen vàng chín phẩm sẵn dành 

 Oai linh đức cả đã dành vô biên. 

Nam Mô Lạc Bang Giáo Chủ Đại Từ Bi Phụ A Di Đà Phật 

---o0o--- 

 LỜI SAU CÙNG 

Tôi từ bé đã bệnh yếu lại thêm càng ngày càng cận. Lúc tôi cầm viết ghi mấy dòng 

này là lúc đôi mắt đã bệnh nhiều suốt hơn một năm, kể từ đầu tháng tám năm ngoái, năm 

Mậu Thìn (1988), nay chỉ nhìn chữ thấy lờ mờ. 

Hồi nhớ lại từ ngày vào đạo, theo nghĩa thế tục, đến nay đã hơn nửa thế kỷ, luôn luôn 

lấy việc học kinh, tụng kinh, niệm Phật, dạy kinh, giảng kinh và phiên dịch kinh từ Hán 

tạng ra Việt văn làm chánh hạnh đời mình. 

Năm 1947, bộ kinh Diệu Pháp Liên Hoa là bộ kinh đầu tiên được ấn hành, kế đến là 

Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện,  bộ  Tam  Bảo,  bộ  Kinh  Địa  Tạng  Bổn  Nguyện  v.v…  Đến  năm 

1953, bộ Đường Về Cực Lạc hai tập được ra đời. Do bộ này mà hai năm sau, năm 1955, 

hội Cực Lạc Liên Hữu được thành lập,  lấy chùa Vạn Đức ở Thủ Đức làm trung tâm và 

ngày mùng 06 tháng 08, ngày khánh lễ Tổ Huệ Viễn là ngày đại hội thường niên. Nhớ lại 

biết bao đạo tình đạo nghĩa của bao nhiêu Hoà Thượng, Thượng Tọa, Ni Sư, Đại Đức, Sư 

Cô, bao nhiêu Tăng Ni cùng các đạo hữu cư sĩ từ các tỉnh miền Nam nước Việt, có cả các 

vị từ Nam Vang (Cambodge) cũng về dự đại hội, tiếng niệm hồng danh đức Phật, sổ ghi 

công đức niệm Phật được lan rộng gần xa… 

Tôi ghi vài dòng trên đây là có ý ghi lại ảnh hưởng của bộ Đường Về Cực Lạc. 

Rồi các năm sau, những bộ kinh khác do tôi phiên dịch được tiếp tục ấn hành, như là 

bộ kinh Hoa Nghiêm, bộ kinh Đại Bát Niết Bàn, bộ kinh Đại Bát Nhã. Những năm 1970, 

tôi dịch xong bộ kinh Đại Bửu Tích, và mãi đến năm 1987 mới được bắt đầu ấn hành. Vì 

những năm trước đó điều kiện ấn hành không được thuận lợi, nên cũng làm uể oải tinh 

thần dịch kinh, nên tôi không sốt sắng phiên dịch thêm, để thời gian quý báu tuần tự trôi 

qua trong lúc tuổi già thật là đáng tiếc. Nhờ vào sự ấn hành bộ kinh Đại Bửu Tích, thúc 

đẩy  tôi  phấn  khởi,  nên  trong  ba  tháng  liền  an  cư  năm  1988,  tôi  dịch  xong  bộ  kinh  Đại 

Tập, và nó được ấn hành tiếp nối bộ kinh Đại Bửu Tích. Muốn được thuận lợi, tôi vẫn đề 

là kinh Đại Bửu Tích, Hán tạng bộ Hạ.. 

Bộ kinh Đại Bửu Tích Hán văn được lưu hành từ xưa nay, vì thể theo ba môn Vô lậu 

học Giới Định Huệ,  nên Ngài Bồ Đề Lưu Chi để pháp hội Tam Tụ Tịnh Giới ở đầu bộ 

kinh. Bộ Việt văn này, tôi thể theo Tam Bảo Phật Pháp Tăng nên tôi để Vô Lượng Thọ 

Phật khởi đầu, và cũng muốn cho người đọc lúc mở kinh ra đã kết duyên với đức Phật A 

Di Đà, đức Phật đã được giới thiệu trong nhiều bộ kinh Đại thừa,  và cũng là hồng danh 

mà phần lớn phật tử ta luôn trì niệm. Nếu các pháp hữu muốn so với bộ Hán văn, chỉ giản 

đơn sửa tập I Việt văn thành tập II và sửa Việt văn tập II thành tập I là hai bộ Hán và Việt 

ăn khớp nhau. 

Nội  dung  bộ  Đại  Bửu  Tích  Hán  văn  đến  pháp  hội  Quảng  Bác  Tiên  Nhơn  là  hết, 

nhưng  hết  với  nửa  chừng.  Trong  bộ  Việt  văn  này,  tôi  sưu  tầm  trong  Đại  tạng,  bổ  sung 

phần cuối trọn vẹn cho pháp hội này. Và cũng từ Đại tạng, tôi dịch thêm pháp hội Diệu 

Cát Tường Bồ Tát. 

Tiếp  theo  đó,  nếu  các  pháp  hữu  thấy  pháp  hội  nào  có  câu  “Đức  Phật  ngự  tại  giữa 

khoảng  cõi  dục  và  cõi  sắc  trong  Đại  Bửu  Phường  Đình”  thì  đó  chính  là  kinh  Đại  Tập. 

Cũng từ trong Đại Tạng, tôi phiên dịch thêm pháp hội Vô Tận Ý Bố Tát nối sau bộ kinh 

Đại Tập hán văn đã lưu hành và để kết thúc toàn bộ kinh Đại Bửu Tích Việt văn, tôi đặt 

pháp hội Quán Vô Lượng Thọ Phật. 

Chư pháp hữu thân mến! Cho phép tôi được dùng từ này để gọi tất cả các giới Phật tử 

xuất gia cũng như tại gia. Tôi có ý nguyện nhỏ, dù nhỏ nhưng là tận đáy lòng thiết tha, 

muốn cùng các  pháp  hữu,  tất cả các  pháp  hữu,  những ai có đọc,  có tụng, có nghe thấy 

những quyển kinh sách do tôi dịch soạn, sẽ là người bạn quyến thuộc thân thích với tôi 

đời  này  và  mãi  mãi  những đời sau,  cùng  nhau kết pháp duyên, cùng  nhau dự pháp  hội, 

cùng  dìu  dắt  nhau,  dìu  dắt  tôi  để  được  vững  bước  mãi  trên  con  đường  đạo  dài  xa,  con 

đường đạo nhiều trở ngại chông gai lồng giữa cõi đời thế tục mà lớp võ cứng của nó là lợi 

danh ngũ dục, sức mạnh của nó là cơn lốc bát phong. Tôi chân thành nói lên câu cần dìu 

dắt nhau. Vì vào giây phút mà tôi đang nguệch ngoạc ghi lại vài dòng này, chính tôi, phải 

chính tôi, không dám ngửng mặt tự xưng là Tỷ kheo chơn chánh, chỉ biết như thảo phú 

địa nhất tâm sám hối mười phương pháp giới 

Nam Mô Cầu Sám Hối Bồ Tát. 

 Chùa Vạn Đức  

 Ngày Trùng Cửu 

 Năm Kỷ Tỵ (08 – 10 - 1989) 

 Thích Trí Tịnh cẩn chí 





---o0o--- 

HẾT 





Document Outline


	LỜI ĐẦU SÁCH

	Tiểu sử Hòa Thượng Thích Trí Tịnh

	Phần I - KHUYẾN TẤN TU HÀNH

	1. Ngày Khánh Tuế 17/07 năm Quý Mùi (2003)

	2. Ngày Khánh Tuế 17/07 năm Giáp Thân (2004)

	3. Ngày Khánh Tuế 17/07 năm Ất Dậu (21/08/2005)

	4. Mùng 01 Tết năm Bính Tuất (2006)

	5. Ngày xuân nói chuyện dịch kinh





	Phần II  - KHAI THỊ PHÁP MÔN NIỆM PHẬT

	1. Tại sao lại niệm “ Nam mô A-mi - đà Phật ?” 

	2. Tọa thiền niệm Phật

	3. Yếu chỉ pháp trì danh niệm Phật

	4. Kệ niệm Phật hạ thủ công phu

	5. Pháp môn niệm Phật là phương tiện thù thắng của Như Lai. 





	Phần III - NHỮNG CÀNH SEN TRẮNG

	Phần IV - PHỤ LỤC

	TRUYỆN  VÃNG SANH CÓ CHỨNG NGHIỆM

	1.NÁN LẠI MỘT NGÀY

	2. Y NGUYỆN VÃNG SANH

	3. BIẾT TRƯỚC NGÀY GIỜ VÃNG SANH

	4.BÀ LÝ THỊ CÚC

	48 ĐẠI NGUYỆN CỦA ĐỨC PHẬT A DI ĐÀ

	LỜI SAU CÙNG








cover_image.jpg
huong-sen-van-
duc-ht-tri-tinh





index-1_1.jpg
WL ERAT BAW FRRRNE BREE





index-1_2.jpg





